

Discourses on the

# Holiness of Seudah

Compiled from the **Holy Zohar** 

the teachings of the Holy Tanna, Rabbi Shimon bar Yochai זיע"א

with the elucidating commentary of

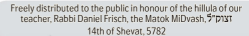
### **Matok MiDvash**

composed by the great Rabbi **Daniel Frisch** זצ"

Together with selections from the **Holy Arizal** relating to the seudah, including the deeper meaning behind netilat yadayim, mayim acharonim, zimun, and birkat hamazon.

Translated and annotated by Efraim Palvanov

Edited by Rabbi Yisroel Wilk



### היטיבה ה' לטובים

ברכות שמים מעל יחולו על ראשי ידידינו החשובים והגכבדים רודפי צדקה וחסד לכל דבר שבקדושה ולזכות את הרבים ובפרט בהפצת תורת הרשב"י להשקות את הצמאים לדבר השם בכל העולם כולו בהדפסת הקונטרס קדושת הסעודה באנגלית באנגלית באופן השווה לכל גפש

> לזכות ולהצלחת הנגיד החשוב והנכבד

הר"ר משה יעקב בן רחל לאה שליט"א ורשיתו האה"ח

מרת רבקה חנה בת רינה ריכונד תחי׳

וברוב הערכה והערצה לידידנו החשוב והנכבד הר"ר **אהרן צבי** בן **רעכי**ל **וויינגארטען** שליט"א

שהשתדל ביתר שאת ועוז, זכה וזיכה את הרבים בהדפסת הקונטרס

זכות התגא האלוקי רבי שמעון בר יוחאי זיע"א, תגן בעדם ולכל משפחתם שיזכו לכל הברכות והישועות, וחפץ השם בידם יצליח ברוחניות ובגשמיות, אושר ועושר בביתם, שלום ושלוה בארמנותם, עד ביאת הנואל בב"א. ה' מלך ה' מלך ה' ימלוך לעולם ועד בהכרת תודה להשם יתברך על כל מה שעשה, עושה, ויעשה עבורנו ועבור כל הברואים.

### קונטרס זה מוקדש

#### לזכות

האי גברא רבא ויקירא

הגה"צ המקובל מוה"ר כושה פריש שליט"א בנו חביבו ויקירו של מרן רבינו המקובל הגה"ק

מורינו רבי **דניאל** זצוק"ל

בעל מתוק מדבש על הזוהר הקדוש ושא"ס

ויה"ר שיתברך בחיים ארוכים מלאים ודשנים, ויתברך בכל הברכות הכתובות בתורה,

–ובעת הזאת נכיר לו טובה וברכת תודהעל ההדרכות בדרך העולה בית קל

#### ולזכות

מורינו ורבינו המדריכינו ומנהלינו בדרכי אלוקים חיים בדרכי העבודה והיראה

הגה"צ מוה"ר משה וינברגר שליט"א

יה"ר שיתברך ממקור הברכות הוא וכל משפחתו בכל מילי דמיטב בטוב הנראה והנגלה בריות גופא ונהורא מעליא עד מאה ועשרים שנות חיים ושלום דשנים ורעננים אורך ימים בימינה בשמאלה עושר וכבוד אכי"ר.

הוקרש בהוקרה ובאהבה ע"י הנגיד החשוב והנכבד מוהר"ר **משה ש**ליט"א

> ורעייתו האה״ח מרת רבקה תחי״ רוזנבוים

### הקונטרס נתנדב לעילוי גשמת

נפש יקרה ויפה, ענוותן ושפל ברך עטור במידות טובות ומאירות אהוב ונחמד על כל יודעיו ומכיריו

כמר עמנואל יששכר ז"ל בן יבלחט"א הר"ר יעקב אלעזר שליט"א

> נלב"ע והוא בן כ"ח שנים ביום ט"ז בתמוז תשפ"א

יהי זכרו ברוך תהא נשמתו צרורה בצרור החיים

מוקדש על ידי משפחתו החשובה שיחי' הקשורים אליו בכל נימי נפשם באהבה ובגענועים

> יה"ר שיקיצו וירננו כל שוכני עפר בפועל ממש בתחיית המתים בב"א

#### זה השולחן אשר לפני ה'

איתא בגמ' (מנחות צו ע"א) שבומן שבית המקדש היה קיים היה המזבח - דהיינו הקרבנות מכפרים על האדם ועכשיו שולחנו של אדם מכפר עליו.

לחבין ענין זה שתהא אכילת האדם מכפרת עון, עלינו לצטט מדברי קדוש ישראל רבינו האר"י ז"ל בליקוטי תורה במה שהשיב על קושיית החוקרים שהרי פשוט הוא דחיות הנשמה אינה ממאכל גשמי, אם כן מה הטעם שאם עובר על האדם כמה ימים בלא מזון ימות ברעב, דהיינו פרידת הנשמה מהגוף, והלא כיון שאין הנשמה נהנית מן המאכל.

-Matok MiDvash

# "This is the table that is before Hashem..."

It is brought in the Gemora (Menachos 97a) that in the times when the Beis HaMikdash stood, the mizbe'ach (i.e. the altar upon which korbanos were offered) would atone for a person's [sins] and now, [in lieu of a Beis HaMikdash] it is the meal table of a person that atones for him.

To understand this concept—that one's eating atones for sins—it is incumbent upon us to quote from the *divrei kodesh* of the holy Arizal (Rabbi Yitzchak Luria, 5294-5332). In *Likkutei Torah*, he answered a critical question asked by those who delve into these matters: The life-force of the *neshamah* obviously does not come from physical food! If so, why is it that a person who does not eat food for several days will die of hunger? In other words, why does the *neshamah* separate from the body? If the neshamah does not benefit from the food, why would it leave the body that is deprived of food?

והשיב האר"י הק' שהם לא ידעו כלום במהות שורש הבריאה שמקורה במארז"ל (אבות פ"ה משנה א) בעשרה מאמרות נברא העולם, כלומר שבמאמר פי השי"ת נתהווה הכל, ונשתלשל ונכנס המאמר ההוא בחיות פנימי להחיות את כל הבריאה כל ימי שלם, וכשאדם נוטל דבר מאכל ומברך עליו בכונה אזי בהזכירו שם השי"ת מעורר אותו החיות שעל ידו נברא המאכל, וזה החיות הוא מזון הנשמה, וכל זה במאכלים המותרים והכשרים שצוה הקב"ה להעלותן מגשמיות לרוחניות.

וות הענין שאמרו חז"ל (תנחומא בשלח כ) לא ניתנה תורה אלא לאוכלי המן שהיה רוחני מאד ואמרו חז"ל במס' יומא (עה עיב) שהיה המן מאכל שמלאכי השרת אוכלים אותו

#### =Matok MiDvash=

The Ari HaKadosh answered: They [who asked the question] did not know anything about the root essence of Creation, which is found in the words of *Chazal (Avos* 5:1) that "With Ten Utterances the world was created..." This means that through the utterance that emerged from the Mouth of Hashem everything came into existence, and this utterance is the inner life-force that vivifies all of Creation perpetually, forever. When a person takes an item of food and recites a *berachah* on it with *kavanah*, his mentioning of the Name of Hashem "awakens" the life-force within [the food], through which that food was created. This "life-force" is the nourishment of the *neshamah!* All of this pertains to foods that are permitted and kosher, that *HaKadosh Baruch Hu* commanded us to elevate from the realm of the physical to the realm of the spiritual.

This is what *Chazal* stated (*Midrash Tanchuma* on *parashas* Beshalach, Ch. 20) that "the Torah was not given but to

<sup>1.</sup> The account of *Bereshis* in the Torah records that Hashem *spoke* ten times and brought the world into existence. [Technically the Torah records nine times, but *Chazal* reveal that the word *Bereshis* itself is also a *maamar*. See *Biurei HaGra* on *maseches Avos* (5:1) for a full account of the Ten Utterances.]

דהיינו שהיה מזון רוחני אף שבחיצוניותו נראה כגשמי, מכל מקום הרי ראו כולם שנבלע באיבריהם, וזה שאמר הכתוב (דברים ה, ג) כי לא על הלחם לבדו יחיה האדם, כי הגוף נקרא בשר אדם והנשמה נקראת אדם, וכשאדם מברך בכונה ומוציא שם השי"ת בברכה כראוי אזי מתקיים בו הכתוב כי על כל מוצא פי ה' יחיה האדם שהיא הנשמה שניזונה מרוחניות המאכל, ומתעורר החלק הרוחני שהוא הניצוץ המחיה את הדבר ועולה למעלה בשלימות כאשר האדם הגביר את כה שכלו על תאותו הגשמית ואז אין המאכל הזה מגשם את האדם כלל כדברי האר"י הק' ובזה מקיים את רצון השי"ת שיקושר דבר רוחני בדבר גשמי ויתעלה לרום המעלה.

#### =Matok MiDvash=

those who eat manna"—which was very spiritual food—as Chazal stated (in maseches Yoma 75b) that manna was the food of the malachei hashares (the ministering angels). This means [manna] was entirely spiritual nourishment, so that even though it descended into this world with a physical appearance, nevertheless, they all saw that it was absorbed into their body parts.<sup>2</sup> This is what it is written "...for man [adam] does not live on bread alone..." (Devarim 8:3) for the body is called "basar adam" (flesh of man), while the neshamah is called "adam", so when a person recites a berachah with kavanah, and pronounces the Name of Hashem in the berachah properly, then he fulfils the verse "...but on all that emerges from the Mouth of Hashem does man [adam] live." This is referring to the neshamah that nourishes from the spirituality in the food. The spiritual portion in the food is awakened, which is the spark that vivifies that thing, and ascends upwards in wholeness. This happens when a person uses his mental power to overcome his physical desire, in

**<sup>2.</sup>** Chazal (Yoma 75b) teach that the manna was fully absorbed into their bodies, and there were no extras that needed to be ejected from the body. This was due to the spiritual nature of the manna.

וידוע בזה פירושו של אור שבעת הימים מרן הבעש"ט הק' זי"ע על הכתוב (ההלים קו. רבעש"ט הק' זי"ע על הכתוב (ההלים קו. רבעש"ט בא רבא השי"ת בבא מאכל ומשקה שהאדם יתאוו להם, והוא כי נפשם בהם תתעטף שיש בהמאכלים ניצוצים קדושים וחלקי נשמות הצריכים להתתקן דוקא ע"י אכילת המאכל הגשמי במחשבה טהורה ובהתגברות המחשבה והלב על החומריות הגשמית שבמאכל, ואכילה

#### =Matok MiDvash=

which case the food does not at all bring a person down into physicality, like the Ari HaKadosh taught. Through this he fulfils the Will of Hashem, by unifying the spiritual and physical realms, and he (man) will become elevated ever-higher.<sup>3</sup>

To this end, there is a well-known explanation of the "light of the Seven Days of Creation" by the Baal Shem Tov HaKadosh (5458-5520)—may his merit protect us—on the verse, "Hungry and also thirsty, their souls withered within them." (Tehillim 107:5) There is a great secret here regarding why Hashem created foods and beverages that people desire. This is because "their souls wither within them", for there are nitzotzos kedoshim (holy sparks) within foods as well as parts of souls that need to be rectified. This rectification is accomplished specifically through eating physical foods with pure thoughts, and the overpowering and strengthening of mind and heart over the physical substance within the food. This type of eating will rise up to Hashem, in place of a korban, and rectify what needs rectifying, and elevate the spiritual nitzotzos from their "exile" within physical matter to their spiritual source and root. One of the great tzadikim has already stated, when they saw how careful he was about

<sup>3.</sup> Instead of being drawn down by the physicality of the food.

זו תעלה לגבוה במקום קרבן לתקן את הצריך תיקון ולהעלות הניצוצות שהם בגלות הגשמי למקורם ושורשם הרוחני, וכבר אמר אחד הצדיקים כאשר ראו בו שהיה נזהר ללכת למקוה קודם סעודתו יותר ממה שנזהר בזה קודם תפילתו, ואמר שהעבודה באכילה היא הרבה יותר קשה מהתפלה וזקוקה להכנה בשהרה, השי"ת יזכינו לזה להשלים רצון יוצרנו ובוראינו ובזה להביא לנחת רוחו ית"ש ולהשלמת התיקון בעולם הזה כשבכך נחיש את קץ הגאולה השלימה בקרוב ובמהרה דידן אמן.

מכון "מתוק מדבש"

שבט תשפ"ב

#### =Matok MiDvash=

going to the *mikveh* before a meal—even more so than before davening!—that the *avodah* of eating is far more difficult than *tefilah*, and thus demands preparation in purity. May Hashem give us the merit to fulfil His Will and to bring Him "*nachas*", to rectify this lower world, and thereby speed up the *Geulah shelaimah*, may it come soon and speedily in our days, *amen!* 

Matok MiDvash Institute Shevat 5782

האוכל בקדושה ובנקיות דומה למלאכי השרת, בו יבואר שהאכילה צריכה להיות בנקיות, כדוגמת מלאכי השרת, וכשמקדש ידיו מלאך מוב אומר לו ישראל אשר בד אתפאר.

(מקור המאמר בזהר חדש רות דף קה ע"ב ובביאורנו כרך ג עמ' תקסא- חקסג)

תּנְיָינָא השני הוא נְטִילַת יְדִים קּוֹדֶם אֲכִילָה, מַאי טַעְמָא מהו הטעם שצריך נטילת ידים קודם האכילה, בְּגִין דַאֲכִילָה אִצְטְרִיךְ נְקִיּוּת לפי שהאכילה צריכה נקיות, בְּגוונָא דְמַלְאֵכֵי הַשְּׁבֶּת לְעֵלָא כעין מלאכי

—Matok MiDvash=

In the following passages, the Zohar elucidates ten things that are required to be done at the meal table. We will begin with the second requirement, and return to the first one (setting the table) below.

## One who eats in holiness and purity resembles the *Malachei Hashares*

Here will be explained that eating should be in cleanliness, like the *malachei hashares* (ministering angels), and if not, one is called "impure" and "repulsive", and his food is called "bread of evil eye". When a person sanctifies his hands, a good angel says of him: "Israel, in whom I glory."

(Source: Zohar Chadash on Rus, 105)

The second [requirement for the meal table] is to wash the hands (netilas yadayim) before eating. What is the reason for this? Because eating requires cleanliness, resembling the malachei hashares Above. Said Rav Hamnuna Saba, what is

השרת של מעלה, דְּהָכִי אָמֵר רֵב הַמְנוּנְא סְבָּא כי כך אמר רב המנונא סבא, מַאי דְכְתִיב מה שכתוב לֶחֶם אַבּיִרִים אָכַל אִישׁ היינו לֶחֶם דְּמַלְאֲכֵי הַשְּׁרֵת אוֹכְלִים, ושואל לְמַאי נַבְּקָא מִנֵּיה מה יוצא לנו מזה, ואומר אֶלְא מַה מַּלְאֲכֵי הַשְּׁרֵת אוֹכְלִים בְּקְדוּשְׁה וּבְטָהְרָה וּבִנְקִיּוּת, אַף יִשְׂרָאֵל מַה מַּלְאֲכֵי הַשְּׁרֵת אוֹכְלִים בִּקְדוּשְׁה וּבְטַהְרָה וּבִנְקִיּוּת, אַף יִשְׂרָאֵל בֵּן צְיִיכִין לֶאֶכוֹל בִּקְדוּשְׁה וּבְטַהְרָה, דְּכְתִיב כמו שכתוב וְהִתְּקַדְשְׁתֶם, מֵלוּ מֵיִם רִאשׁוֹנִים, נִי הְדִּיֹשֶׁם אֲלוּ מִים אַלוּ מִים אַחְרוֹנִים, כִּי קְדוֹשׁ, זָּה שֶׁמֶן טוֹב שמושחים את הידים אחר האכילה, אֲנִי יהו״ה, זוֹ בִּרְכַּת הַמַּלֹּת לְּי נִג פוע״נו.

הַמְּזוֹן (מתנולה מִמִי נְכוֹת לְי נִג פוע״נו).

וְהָכִי אָמְבִי וכך אמרו חכמים, וְהִתְקַדְּשְׁתֶּם היינו דְּכָל הָאוֹבֵל בִּקְדוּשְׁה

#### ——Matok MiDvash=

the meaning of the verse, "Each man ate a meal of abirim..." <sup>4</sup>? It means that they ate the food of the malachei hashares! And what do we learn from this? Just as the malachei hashares eat in kedushah and purity and cleanliness, so too must Israel eat in kedushah and purity, as it is written: "And you shall sanctify...'5—this is referring to mayim rishonim, <sup>6</sup> 'and you shall be holy'—this is referring to mayim acharonim, <sup>7</sup> 'for holy'—this is referring to the good oil with which the hands are anointed after eating—'am I, Hashem'—this is referring to bircas hamazon (as explained in Berachos 53b)."

And so said *Chazal*: "and you shall sanctify"—this means that every person who eats in *kedushah* and purity and

**<sup>4.</sup>** Tehillim 78:25. In this perek of Tehillim we are told that Hashem sent "Heavenly grain", i.e. miraculous manna to Israel, and the people consumed the food of ahirim, "great ones", referring to malachim.

<sup>5.</sup> Vayikra 11:44

<sup>6.</sup> The "first waters", i.e. netilas yadayim before the meal.

<sup>7.</sup> The "last waters", i.e. netilas yadayim after the meal.

וּבְטָהְרָה וּבִנְקִיּוּת, נִדְמֶה לְמַלְאֲכֵי הַשְּׁבֵת שֶׁהֵם קְדוֹשִׁים, וְדִכְתִיב ומה שכתוב כִּי קְדוֹשׁ אֲנִי יהו״ה, מְלַמֵּד, שֶׁצְּרִיךְּ כַּוְּנָה בְּבִרְכַּת הַמְּזוֹן.

וְכָל הָאוֹכֵל בְּלֹא נְטִילַת יָדַיִם, אֲכִילָתוֹ טָמֵא, וּשְׁכִינְתָּא מֵה הִיא אוֹמֶרֶת, אַל תִּלְחַם אֶת לֶחֶם רַע עָיִן אל תאכל לחם של רע עין, אוֹמֶרֶת, אַל תִּלְחַם אֶת לֶחֶם רַע עָיִן אל תאכל לחם של רע עין, וְאַל תִּתְאוֹ לְמַטְעַמּוֹתְיוֹ ולא תתאוה למטעמים שלו, מֵאי טַעְמָא מהו הטעם, בְּגִין דְיֵשׁ לפי שיש מִדַּת פּוּרְעָנוּת ועונש בְּעוֹלְם, וּשְׁמוֹ (ה״ג הִג״ה) רַע עַיִן, וְכָל הָאוֹבֶל בְּלֹא נְטִילַת יָדַיִם, אוֹתָה הַמְּדָּה שֶׁל פּוּרְעָנוּת שׁוֹרָה עֲלְיו, וְכָל אוֹתוֹ הַמַּאְכֶל שֶׁלָּה, הִיא נִקְרֵאת לֶחֶם רַע עַיִן.

#### -Matok MiDvash

cleanliness resembles the *malachei hashares* who are holy, and from what is written "...for holy am I, Hashem," we learn that it is necessary to have *kavanah*<sup>8</sup> when reciting *bircas hamazon*.

And a person who eats without *netilas yadayim*, his eating is impure and the *Shechinah* [Divine Presence] declares: "Do not eat the food of one with an evil eye [ra ayin], and do not crave his delicacies." What is the reason? Because there is a measure of calamity [and retribution] in this world, and it is called ra ayin. And one who eats without *netilas yadayim*, that measure of calamity rests upon him, and all of that food belongs to it, and it is called *lechem ra ayin*, "food of an evil eye".

<sup>8.</sup> Intent, concentration, and focus.

<sup>9.</sup> Mishlei 23:6

דְּהָכִי אָמַר שכן אמר רַב הַמְנוּנְא סָבָא, שְׁתֵּי מִדּוֹת שהם מלאכים עוֹמְדוֹת עַל שׁוּלְחָנוֹ שֶׁל אָדָם, אַחַת מִדַּת טוֹב, וְאַחַת מִדַּת רָע, כְּשֶׁהְאָדָם מְקַבְּשׁ יְדִיוֹ וּמְבְרֵךְ, מִדַּת טוֹב אוֹמֶרֶת, זֶהוּ שׁוּלְחָנוֹ שֶׁל הַקְּדוֹשׁ בְּרוּדְ מְקַבְּשׁ יְדִיוֹ וּמְבְרֵךְ, מִדַּת טוֹב אוֹמֶרֶת זָהוּ שׁוּלְחָנוֹ שֶׁל הַקְּדוֹשׁ בְּרוּדְ הוֹא, וּמַבַּחַת את יָדָיהְ עַל ראשׁוֹ, וְאוֹמֶרֶת לוֹ, עַבְדִּי אַתָּה, עַּבְּדּוֹ שֶׁל מִנֹא מִנוֹ מִנֹא מִנוֹ לִי עַבְדִּי אַתָּה יִשְׂרָאֵל מְקֹר יְמִי בְּיִב מְקַבְּשׁ אֶת יִדְיוֹ וְאוֹבֵל, מִדַּת רַע אֲנִיך בְּעְבְיִּי וְאִרָּב מִּלְבִשׁ אֶת יִדִיוֹ וְאוֹבַל, מִדַּת רַע אוֹמֶר, זְה שָׁלִי הוּא, מִיִּד שׁוֹרָה עְלִיו וּמְטַמְּאָה אוֹתוֹ, וּמִאֲכְלוֹ נִקְרָא לֵחָם רַע עָיִן.

#### Matok MiDvash=

For so said Rav Hamnuna Saba: Two measures (i.e. two *malachim*) stand upon the meal table of a person—one is a measure of good, and the other is a measure of evil. When a person sanctifies his hands and recites a blessing, the measure of good declares: "This is the table of HaKadosh Baruch Hu," and rests its hands upon his head, saying to him: "You are my servant, you are the servant of Hashem, as it is said, 'And He said to me: You are my servant, Israel, in whom I glory." And when a person does not sanctify his hands and eats, the measure of evil declares: "This one is mine." Immediately, it rests upon him and defiles him, and his food is called "food of an evil eye".



עמד בנסיון הרעב מפני כבוד השי"ת וקבל שכרו, הובא כאן המעשה בעני שהתארח אצל אחד, וראה שהבעה"ב אינו נומל ידיו ולא רצה לאכול עמו עוד והלך, כשרבנן שמעו ממעשה זה נתנו לו לאותו עני מאה זוז, והנלמד מכך הוא שהנה עני זה רעב היה ועצר עצמו מלאכול, וראה כמה שכר קיבל, לכן מי שעוצר ומרעיב עצמו מתאוות עוה"ז ועוסק בתורה, בוודאי ששכרו גדול ועצום.

(מקור המלומר מהר חדש רות דף קה ע"ז-קו ע"ל ובמלורנו כרך ג עמ' מקסג-מקסד)
עוּבְדָּא הֲוָה בְּבָבֶל מעשה היה בבבל, בְּחֵד בַּר נְשׁ דְּזַמִּין הַהוּא מִסְבֵּינָא
למיכל באדם אחד שהזמין לאותו העני לאכול, חַמֵּא ליה דּלָא נטל

#### -Matok MiDvash-

# Withstanding the test of hunger in honour of Hashem and receiving a reward

What follows is a story about a poor man who was a guest at another's home, and saw the host fail to wash his hands, so the guest did not wish to eat with him and left. When the rabbis heard about this, they gave that poor man one hundred zuz [a large sum of money]. We can learn from this that if this poor person was so hungry, yet was able to restrain himself from eating, and in return received a great reward, certainly one who generally holds back from worldly desires and instead engages in Torah study, will merit a tremendous reward.

(Source: Zohar Chadash on Rus, 105b)

It once happened in Bavel that a person invited a poor man to eat with him. The poor man saw that the host ate without washing his hands, so he got up from the table יְרוֹי וְאָכֵיל ראה העני את בעל הבית שלא נטל את ידיו ואכל, הַהוּא מִסְכֵּינָא קָם מְפָּתוֹרָא וְאָזֵיל לֵיהּ אותו העני קם מן השלחן והלך לו, קַרְיֵיהּ קרא אותו בעל הבית, וְאָמֵר לֵיהּ תִּיב בְּקִיּוֹמְה וְאָבֵיל ואמר לו שב במקומך ואכול, אָמֵר לֵיה העני, חַס וְשְׁלוֹם דְּאָבֵיל אָנָא עִמְּךְ ח״ו שאני אוכל עמך, דַּעֲלֶיךְ כְּתִיב שעליך נאמר אַל תִּלְחַם אֶת לֶחֶם רַע עָיִן וְגוֹמֵר, וְלֹא עוֹד אֶלָּא שֶׁמַאְכָלְךְ טָמֵא, וּכְתִיב כמו שכתוב וְלֹא תִטַּמְאוּ בְהֶם וְלֹא עוֹד אֶלָא שֶׁמַאְכָלְךְ טָמֵא, וּכְתִיב כמו שכתוב וְלֹא תִטַמְאוּ בְהֶם וְנִיטְמֵתֶם בָּם, דְּכָל מֵאן דְשַׁרְיִיא עֲלֵיהּ רוֹח רַע עַיִן כי כל מי ששורה וְנִים הוח של רע עין, מְקַבֵּל טוּמְאָה סְתוּמְה, דְּלֵית לָה פְּתִיחוּ כְּלֶּל טוֹמְאה סתומה שאין לה פתיחה כלל והיא טומאה רצוצה, אֲתָא עוּבְּדָא מַמְבֵּל טוֹמְאָה לְנִיה לְהַהוּא מִסְכֵּינָא מְאָה קַמֵּי וֹרָה לֵיה לְהַהוּא מִסְכֵּינָא מְאָה קַמֵּי וֹרָבְּנָן בא המעשה לפני החכמים, וְיִבְּבוּ לֵיה לְהַהוּא מִסְכֵּינָא מְאָה זְנִי וֹנתנו לאותו העני מאה זוזים.

כתב בספר חיים ומזון אות קמב, דנתנו לו מאה ולא מאתים, כדי שלא לנעול

#### =Matok MiDvash=

and left. The host called after him to come back and eat, but the poor man said: "Heaven forfend that I should eat with you! For of you it is written, 'Do not eat the food of one with an evil eye...' Moreover, your food is impure, as it is written '...do not defile yourselves with them and become impure through them.' For anyone upon whom the spirit of the evil eye rests receives a completely 'sealed' impurity that has no 'opening' at all—it is a 'crushing' impurity." When the *chachomim* heard of this, they gave the poor man [a reward of] one hundred *zuz*.

It is written in Sefer Chaim u'Mazon (142) that the chachomim gave the poor man one hundred zuz, and

<sup>11.</sup> Mishlei 23:6

<sup>12.</sup> Vayikra 11:43

בפניו הדלת מלקבל עוד צדקה מאחרים, וזכה העני לעשירות קצת בזה, בהיות ודקדק בנטילת ידים, שעליה אמרו שהמדקדק בה מתעשר.

בְּכָה רַבִּי חַגַּי, וְאָמֵר, אַשְׁרֵיכֶם יִשְׂרָאֵל, אַשְׁרֵיכֶם עוֹסְקִים בַּתּוֹרָה וּמְה רִּבּ, וּמְדָּה, וּמַה מִּסְבֵּינָא דַּהְוָה בְּפִין ומה זה העני שהיה רעב, וְעָצִיר מֵעוֹי וּנְטֵר גַּרְמֵיה ועצר את מעיו ושמר עצמו, וְלָא חָיֵישׁ אָלְא לִיקְרָא דְמְרֵיה ולא חשש אלא לכבוד קונו, כמה שכר קבל, עַל אַחַת בַּמְּה וְלַבְיָא דְמְרֵיה כל שכן וכל שכן בַּמְה אָגַר טַב זַמִּין לְמַאן דְּלָעָן בְּעָרָא בְּאוֹרַיְתָא כמה שכר טוב מוכן למי שמרעיב את עצמו מתאות העולם הזה ועוסק בתורה.

#### =Matok MiDvash=

not two hundred, <sup>13</sup> in order to leave the door open for him to receive charity from others, too. Thereby, the poor man merited some wealth due to his carefulness regarding *netilas yadayim*, of which it has been taught that one who is punctilious merits wealth.

Rabbi Chaggai cried and said: "Praiseworthy are you, Israel, and praiseworthy are those of you who are busy with Torah and *mitzvos*. Just as that poor man—who was hungry, yet restrained his innards, held himself back, and was careful regarding the honour of his Creator—received such a great reward, all the more so will be the reward for one who 'starves' himself from worldly desires and engages in Torah study!"

<sup>13.</sup> A person with two hundred zuz is not allowed to take tzedakah, see Shulchan Aruch (Yoreh De'ah, Hilchos Tzedakah 253:1).

יג

ענין שימוש יד שמאל ליד ימין, בו יתבאר המעם שצריך לימול יד ימין ביד שמאל, לפי שימין שהיא מדת חסד יש לה מעלה יותר משמאל בכל המצוות, לכן צריך לשמש אותה ע"י יד שמאל, לכן גם כאן בנמ"י יד יד שמאל.

(מקור המאמר בוהר חדש רות דף קו ע"א ובביאורנו כרך ג עמ' תקסד- חקסח)

תְּלִיתָאָה השלישי הוא לְנְטְלָּא יָמִינָא בִּשְּׂמְאלָּא ליטול את יד הימין ביד השמאל, וטעם הדבר בְּגִּין דְּיָמִינָא אִית לֵּיה שִׁבְּחָא עַל שְׁמְאלָא בְּכֹלְּא לפי שהימין יש לו שבח ויתרון על השמאל בכל הענינים, ולכן וְאִצְטְרִיךְ לְנְטְלָא לְיָמִינָא בִּשְׂמָאלָא וּלְשַׁמְשָׁא לֵיה צריך ליטול את יד הימין ביד השמאל ולשמש אותה, דְהָא יָמִינְא דְּבַר נְשׁ כְּגַוְונָא עִילְּאָה כי יד ימינו של האדם הוא כעין ימין העליון שהיא מדת החסד, לכן לְמֶהְוֵי לֵיה שִׁבְּחָא עַל שְׂמָאלָא צריך שיהיה לימין שבח על השמאל

#### -Matok MiDvash-

#### Why the Left Hand "Serves" the Right Hand

Here will be explained why it is necessary to wash the right hand using the left hand. This is because the right hand represents *Chessed* so it has a greater virtue than the left regarding all *mitzvos*. Therefore, the left should be subservient to the right and in *netilas yadayim*, too, the right should be sanctified through the left.

(Source: Zohar Chadash on Rus, 106a)

The third [requirement] is to wash the right hand using the left hand because the right is more praiseworthy than the left regarding all matters. Therefore, the right needs to be washed and "served" by the left, for the right is an aspect of the Supernal Right, which is the attribute וראיה לדבר דְּאוֹרֵיְתָא בְּיָמִינָּא אָתְיִיהִבַּת כי התורה ניתנה בימין, דְּכְתִיב כמו שכתוב מִימִינוֹ אֵשׁ דָּת לְמוֹ אש דת נתן הקדוש ברוך הוא לישראל מימינו, וּכְתִיב ועוד כתוב יְמִין יהו״ה רוֹמֵמְה יְמִין יהו״ה עוֹשְׂה לישראל מימינו, וּכְתִיב ועוד כתוב יְמִין יהו״ה רוֹמֵמְה יְמִין יהו״ה עוֹשְׁה חָיִל הרי שהימין יש לו חשיבות, וְעַל דָּא ועל כן נאמר כַּאֲשֶׁר יְרִים משֶׁה יְדִי וְשְׁרָאֵל כי בכח החסד שנתעורר על ידי הרמת יד ימינו של משה יְדוֹ וְגַבַּר יִשְׂרָאֵל כי בכח החסד שנתעורר על ידי הרמת יד ימינו של משה גבר ישראל, הרי שיש שבח ומעלה לימין על השמאל.

#### =Matok MiDvash=

of *Chessed*. <sup>14</sup> Therefore, the right should be superior to the left.

The proof as to the advantage of the right hand over the left, is the fact that the Torah was given through the right "hand", as it is written, "from His right [hand] came a fiery law to His people." <sup>15</sup> It is also written, "The right hand of Hashem is exalted; the right hand of Hashem is triumphant!" <sup>16</sup> Thus, the right hand has greater significance, and therefore it is said, "When Moshe raised up his hand, Israel prevailed…" <sup>17</sup> Through the power of *Chessed* that was aroused by Moshe raising his right hand, Israel prevailed [over Amalek]. So, the right is more praiseworthy than the left.

<sup>14.</sup> One of the central principles of Kabbalah is that Hashem relates to His Creation with ten fundamental attributes, referred to as the Ten Sefirot. One way that these Sefirot can be depicted is in the form of man (although, of course, the Sefirot themselves cannot be thought of in any physical sense). Hashem's attribute of Chessed, kindness and positivity, is conceptualized as the "right hand" of Hashem, while its antagonist Gevurah (also known as Din), which is judgement and severity, is conceptualized as His "left hand". This is the deeper reason why we always prioritize the right over the left.

<sup>15.</sup> Devarim 33:2

**<sup>16.</sup>** Tehillim 118:16

<sup>17.</sup> Shemos 17:11

(פ״ג סגר״ה) וְאָצְטָרִיךְּ שְׁמָאלָא לְקַדְּשָׁא לְיָמִינָא וצריכה יד השמאל לקדש את יד הימין, וכן כּהֵן שֶעוֹלֶה לַדּוּכְן מִמִּי נוֹטֵל יָדְיו, הֲוִי אוֹמֵר מִלְּוֹי וטעם הדבר דְהוּא מִפְּטַר שְׁמְאלָא שהלוי הוא מצד השמאל, דְּאִיהוּ מְשַׁמֵשׁ לְכֹהֵן לכן הוא משמש את הכהן הָעוֹלֶה לַדּוּכְן שהוא בימין, לְמֶיהֲוֵי מְשַׁמֵשׁ לְכֹהֵן לכן הוא משמש את הכהן הָעוֹלֶה לַדּוּכְן שהוא בימין, לְמֶיהֲוִי זְיִמִינָא כִּיְדְּאָ יָאוּת, וּלְאִתְקַוְּשְׁא מְגוֹּ שְׁמְאלָא שיהיה הכהן שבימין כראוי להיות, דהיינו שיתקדש מן הלוי שבשמאל, אוֹף הָכִי נְמֵי הָכָא אף גם כאן בנטילת ידים לסעודה, יָמִינְא לָא בְעֵי לְאִתְקַדְשָׁא אֶלָא מְגוֹ שְׁמְאלָא אין בניכה להתקדש אלא מן השמאל.

תּוּ עוד יש בענין נטילת ידים, כי אָצְטְרִיףְ לְנְטְלָא כָּל בּּרְקִין דְּיָד שצריכים ליטול את כל הפרקים של יד, אַרְבָּעָה סְבֵי בּּרְקִין אִינּוּן דְּאִיקְרוּן יָ״ד שהם י״ד פרקים הנקראים יד, וְיָ״ד בְּּלְחִין לְיָ״ד וי״ד משמש לי״ד, ר״ל

#### -Matok MiDvash-

It is necessary for the left hand to sanctify the right hand, thus when the kohen ascends to the podium [to bless the nation], who washes his hands? It is the Levi, because the Levi comes from the left side, and needs to serve the kohen who ascends to the podium, as he is from the right side. This way, the kohen on the right is as intended, i.e. sanctified by the Levi who is from the left. So, too, here in netilas yadayim before a meal, the right hand must be sanctified only through the left.

Additionally, it is necessary to wash all the segments of the fingers, which are 14, corresponding to the numerical value of yad (יד), "hand". <sup>18</sup> One yad (יד) serves the other yad (יד),

<sup>18.</sup> The fingers of each hand have a total of 14 phalanges, or segments. The thumb has two, and each of the other four fingers have three, totalling 14. This is the *gematria* of *yad* (יד), "hand"!

טז

תחילה יד השמאל משמש ליד ימין, ואחר כך יד הימין משמש ליד שמאל, לְמֶיהְנֵוֹי כְּלְלָא דְּיָמִינָא בְּשְׁמְאלָא, וּשְׂמְאלָא בְּיָמִינָא כדי שיהיו נכללות הימין בשמאל והשמאל בימין, וְעַל דָּא נְטִילַת יָדַיִם ועל כן ענין נטילת ידים הוא, לְאַכְלַלָא דָּא בְּדָא לכלול ב׳ הידים זו בזו.

רְבִיעִיאָה הרביעי הוא דְּצְרִיךְ לְהַגְּבִּיהַ יָּדָיוֹ בְּשְׁעָה שֶׁמְבְרֵךְ, לְאַחַר נְטִילָה, וִיקַדֵּשׁ יָדָיו, דְּכְתִיב כמו שכתוב שְׂאוּ יְדֵיכֶם קֹדֶשׁ הרומז על הגבהת הידים, ואחר כך וּבְּרְכוּ אֶת יהו״ה. וְהַשְּׁתָּא בֵּיוָן הְאֹתְקַדְשׁׁי ועתה אחר נטילת ידים כיון שנתקדשו הידים, אֶצְבְּעָן אִצְטְרִיךְּ לְּאַרְיִקְדְשׁׁי ועתה אחר נטילת ידים לזקוף את האצבעות למעלה נגד ראשו.

#### =Matok MiDvash=

meaning that first the left hand serves the right, and then the right serves the left. This way, the right is included within the left, and the left within the right, so through netilas yadayim the two sides are intertwined.

The fourth [requirement] is to raise one's hands while reciting the blessing, after washing and sanctifying the hands, as it is written, "Lift your hands in holiness and bless Hashem." Now, after the hands have been sanctified through the washing, the fingers should be raised up in front of one's head.



הקב"ה נהנה מהמזון שהאדם נותן לעני, בו מובא הענין שצריך לברך בכוונה, ושיתן מכל המובחר שבמאכלו לעני, כי הקב"ה כביכול נהנה גם כן מאותם מאכלים שהוא מאכיל את העני, כאשר בזה עושה נחת לאותו עני ומשמחו.

(מקור המאמר בזהר חדש רות דף קו ע"א ובביאורנו כרך ג עמ' תקסח- חקסט)

חֲמִישָׁאָה החמישי הוא דְּצָרִיךְּ לְבָרְכָא בְּכַוְּנָה כְּמְה דַּאֲמְרָן שצריך לברך את כל הברכות בכונה כמו שאמרנו, בְּגִין לְאִתְעָרָא בִּרְכָאן לְעֵלָא כדי לעורר ולהמשיך ברכות למעלה.

שְׁתִּיתָאָה הששי הוא לְמֵיהַב מֵהַהוּא מֵיכְלָא לְמִסְבֵּנָא לתת ממאכלו לאכול לעני, דְּדָא אִיהוּ כִּדְקָא יָאוּת שזהו כראוי להיות, ואמר כי וּמִצְוָה מִן הַמּוּבְחָר הוא לְמֵיהַב מֵהַהוּא מֵיכְלָא דְּאִיהוּ אָבֵיל לתת לעני מאותו המאכל שהוא בעצמו אוכל, מִכָּל שׁוּכְּרֵי דָּאִיהוּ תַּאֵיב מכל המבחר שהוא

#### Matok MiDvash=

# Hashem delights in the sustenance that one provides for a poor person

Here will be explained that it is necessary to recite blessings with *kavanah*. One should also give the best of one's food to the poor, for Hashem delights in the foods that are given to the poor, through which the poor are satisfied and gladdened.

(Source: Zohar Chadash on Rus, 106a)

The fifth (requirement) is to recite all blessings with *kavanah*, as has been stated, in order to arouse and draw down blessings from Above.

The sixth (requirement) is to give some of one's food to the poor, as this is appropriate. The choicest way of performing this *mitzvah* is to give to the poor from the very מתאוה, דְּהָא הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא אָתְהַנֵּי מֵהַהִּיא מְזוֹנָא דְּאִיהוּ יְהֵיב מְתַּבְּנִא כִי הקדוש ברוך הוא נהנה מאותו המזון שהוא נותן לעני, בְּגִּין דְּהַהוּא מֵיכְלָא דְּאִיהוּ יְהֵיב לפי שבאותו המאכל שהוא נותן לעני, עַבְּדָא נַיְיִהְא לְנַפְּשָׁא דְּהַאי מִסְבַּנָא וְחְדֵי לֵיהּ עושה נחת לנפש של זה העני ומשמח אותו.

מאכל הלחם הוא תחת יד השכינה עצמה, בו יתבאר מעם הלשון שבברכת המוציא על הלחם, כי הקב"ה ממונה בעצמו על לחם האדם, ולכן מברכים ה'מוציא באות ה'.

(מקור המאמר בזהר חדש רות דף קו ע"א ובביאורנו כרך ג עמ' תקסט)

יְּטְבִיעָאָה השביעי הוא לְבָרְכָא בִּרְכַּת הַמּוֹצִיא עַל נַהְמָא לברך ברכת המוציא על הלחם, דְּהַכִּי אָמַר רָב הַמְנוּנַא סַבָּא כי כך אמר רב

#### —Matok MiDvash—

same food one is eating, from the best of what one himself desires. For *HaKadosh Baruch Hu* receives great satisfaction from that nourishment that is given to the poor because that food which is given satisfies the soul of the poor and gladdens him.

# The Consumption of Bread is in the Hands of the Shechinah

Here will be explained that the reason we recite the blessing of *hamotzi* over bread is because Hashem Himself provides the bread of man, and this is why we recite *hamotzi* with the letter *hei*.

(Source: Zohar Chadash on Rus, 106a)

The seventh [requirement] is to recite the blessing of hamotzi over bread, for it was taught by Rav Hamnuna Saba that

המנונא סבא, שֶׁבַע אֲרָצוֹת נִינְהוּ יש שבע ארצות, וְכוּלְהוּ מְדוֹרִים לְתַּתָּא וּכוֹלְהוּ סְבוֹרִים לְתַּתָּא וּכוֹלִם הם מדורים למטה בבטן האדמה (ממטֹלי מוֹסר פ׳ וּיְּקְרֹּ דְּטְ טִ פוּע״נ), וּכִּכְּלְּהוּ לְא אָתְרְעֵי הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא אָלְא בְּתָבֵל דְּא ומכולם אין הקדוש ברוך הוא מרוצה אלא בארץ העליונה הזו הנקראת תבל, וּבְכוּלְהוּ לְא חֲנָה מֵאִינּוּן שִׁבְעָה מִינִין, אֶלְּא בְּתַבֵל דְּא ובכולם לא גדל מאותם שבעה מיני תבואה שִבְעָה מִינִין, אֶלְּא בְּתַבֵל דְּא ובכולם לא גדל מאותם שבעה מיני תבואה (ממטֹלי נִסוֹף מ״ל דף רנג-רנד), אלא בתבל הזו.

וּבְכֶלְהוּ יָהֵיב הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא כָּל עִשְׂבִּין וְכָל יְבוּלֵי אַרְעָא בְּיַד מְמַבְּן ובכולם נתן הקדוש ברוך הוא כל העשבים וכל יבולי הארץ ביד ממונים, בַּר מֵאָלֵין שָׁבְעַת הַמִּינִין חוץ מאלו השבעה מיני תבואה, נַהָמָא דְּמֵיכִלְא דִּבְנִי נָשָׁא שהם הלחם הנאכל לבני אדם, שהם תחת יד

#### -Matok MiDvash

there are seven layers to the Earth, [our surface world, and six more] beneath the surface (as explained in the Zohar on *Vayikra* 9b), and from all of these *HaKadosh Baruch Hu*, is not pleased except with our surface layer, which is called Tevel. And from all the layers, it is only here in Tevel that the Seven Species grow. <sup>20</sup>

HaKadosh Baruch Hu gave all the different plants and produce in the hands of various agents, with the exception of the Seven Species, from which comes the bread of man, which remained in the hands of the Shechinah. <sup>21</sup> Therefore, it is necessary to be especially careful to say [the word] hamotzi with the letter hei, because the hei alludes to Malchus (which

**<sup>20.</sup>** The Seven Species of Israel: wheat, barley, grapes, figs, pomegranates, olives, and dates (*Devarim* 8:8).

<sup>21.</sup> Bread is made from wheat, one of the Seven Species, which are directly under the supervision of Hashem, whereas other plant life is overseen by various Heavenly agents appointed by Hashem.

השכינה, וּבְגִינֵי כָּךְ אִצְטְרִיךְ לְּדַקְדֵּק בְּה׳ דְּהַמּוֹצִיא ובשביל זה צריך לדקדק בה׳ של ה׳מוציא הרומזת על [ספירת] המלכות [בחינת השכינה], דְּהָא נַּהְמָא בִּידֵיה אָתְמַפְּר כי הלחם נמסר בידיה, וְלָא בִידְא דִּמְמַנְּן ולא ביד הממונים, וְאִיהוּ דְאַפֵּיק לֵיה וְלָא אָחֶרָא והיא המוציאה את הלחם ולא אחר, וְעַל דָּא הַמּוֹצִיא ועל כן מברכים ה׳מוציא עם ה׳, וְלָא מוֹצִיא.

לאכול בנחת כיושב לפני המלך, יבואר בו ענין הזהירות מרעבתנות והאכילה בדרך ארץ ובנחת כאוכל לפני המלך, כי אין הברכה שורה אלא בהנהנה ראויה זו.

(מקור המאמר בזהר חדש רות דף קו ע"א ובביאורנו כרך ג עמ' תקע)

תְּמִינָאָה השמיני הוא דְּלָא יְהֵא גַרְגְּרָן וּבַלְעָן שלא יהיה זולל וסובא דהיינו

#### =Matok MiDvash=

refers to the *Shechinah*)<sup>22</sup>, since bread remains in Hashem's Hands, and not in the hands of some agent. It is the *Shechinah* that "brings forth" the bread, and none other, and this is why we recite *Ha*motzi with a *hei*, and not simply *motzi* [which would otherwise have been grammatically correct as well].

#### Eating serenely when sitting before the King

Here will be explained that a person should be careful not to be a glutton, and should eat with proper table manners, as if eating before a king, for the blessing can only come upon a person who acts in this manner.

(Source: Zohar Chadash on Rus, 106a)

The eighth [requirement] is that one should not gorge and

<sup>22.</sup> The tenth Sefirah is called Malchus, which is also referred to as the

רעבתן, אֶלְּא כְּמַאן דְּאָכֵיל קַמֵּי מַלְכָּא אלא בדרך ארץ כמי שאוכל לפני המלך, וטעם הדבר דְּבַרְכְּתָא לָא שַׁרְיִיא בְּמֵעוֹי דְּהַהוּא דְּאִשְׁתַּכַּח בַּלְעָן כי אין הברכה שורה במעיו של הנמצא רעבתן, אֶלְא בְּהַהוּא דְּלָא אִשְׁתַּכַּח בַּלְעָן אלא הברכה שורה במעיו של הנמצא רעבתן, אֶלְא בְּהַהוּא דְּלָא אִשְׁתַּכַּח בַּלְעָן אלא בזה שאינו רעבתן, (מ״ג סגר״ם) וּבַלְעָן אָיהוּ סְטְרָא עֵשְׁוֹ ורעבתן הוא מצד עשו, דְּכְתִיב שכתוב שעשו אמר ליעקב הַלְעִיטֵנִי נָא מַן הָאָדוֹם הָאָדוֹם הָאָדוֹם הַיָּה, דהיינו אוֹרַח הַלְעָטָה דרך רעבתנות, מֵאי טַעְמָא מהו הטעם, בְּגִין דְּחַוְיִיא בִּישְׁא שִׁרְיִא בְּמֵעוֹי וְלָא יִשְׂבַע לפי שנחש הרע שורה במעיו לכן לא ישבע, וְלֹא עוֹד שְׁלָא דְּלָא שנקרא רשע, דְּכְתִיב כמו שכתוב וּבֶּטֶן רְשָׁע ולא זה בלבד אלא שנקרא רשע, דְּכְתִיב כמו שכתוב וּבֶּטֶן רְשָׁע ולא זה בלבד אלא שנקרא רשע, דְּכְתִיב כמו שכתוב וּבֶטֶן רְשָׁע ולא זה בלבד אלא בּנְתַת עַל בְּתוֹרָה ובשביל זה צריך לאכול בנחת על שלחנו, בְּמֵאן דְּיָתִיב קַמֵּי מַלְכָּא כמי שיושב לפני המלך.

#### —Matok MiDvash—

be a glutton, rather one should eat with proper manners as if before a king. This is because blessings will not rest upon the innards of a glutton, only upon the innards of one who is not a glutton. Gluttony comes from the aspect of Esav, who, as it is written, said to Yaakov, "Give me some of that red stew to swallow up [hal'iteni]..." The word hal'iteni means 'swallowing up', like a glutton. Why is this? Because the Evil Serpent rests within his innards, so he is never satiated. Horeover, he is called rasha, "wicked", as it is written "[The righteous eats to satiation, while] the belly of the wicked [resha'im] always lacks." Therefore, one must eat serenely at his table, like one who sits before the king.

Shechinah (Divine Presence). Kabbalah teaches that the letter hei connotes Malchus.

<sup>23.</sup> Bereishis 25:30

<sup>24.</sup> The Serpent's punishment was that everything he eats will taste like earth (Yoma 75a). As such, he never feels satisfied from his food.

<sup>25.</sup> Mishlei 13:25

מזון הנפש בלימוד והודאה על שולחן הסעודה, יתחוור בו שהקב"ה מפרנם ומחלק מזון רוחני למלאכים ואח״כ לכל העולם, והמלאכים משבחים לה' קודם אכילתם ולאחריו, לכן גם ישראל צריכים להתחבר עמהם באותו אופן וללמוד תורה בסעודה ולשכח להקב"ה בברכת המזון.

(מקור המאמר בוהר חדש רות דף קו ע"א ובביאורנו כרך ג עמ' תקע- תקעב)

תּשִׁיעַאָה התשיעי הוא לְמֵיהֵנִי עַל פַּתוֹרֵיה דְּבְרֵי תוֹרָה שיהיו על שלחנו דברי תורה, דָהַא תַּנְינָן שהרי למדנו (נמס׳ אנות פרק ג מ״ד), שוּלְחַן דְּלֵית בֶּה דְבְרֵי תוֹרָה שלחן שלא אמרו עליו דברי תורה, הַרֵי הוּא בְּמַאן דָאָכַל מְזָבְחֵי מֶתִים נחשב כאילו אכל מזבחי מתים, דָא עבוֹדָה זָרָה שהוא

#### —Matok MiDvash=

#### Spiritual Nourishment in Torah Study and Gratifude at the Meal Table

Here will be explained how Hashem sustains and distributes nourishment for the malachim, followed by the rest of the world. The *malachim* praise Hashem before and after they eat, and so too should Israel join with them by learning Torah during the meal and praising Hashem afterwards with bircas hamazon.

(Source: Zohar Chadash on Rus, 106a)

The ninth [requirement] is for there to be words of Torah at the meal table. As we learned (in Avos 3:4),26 a meal table upon which words of Torah were not spoken is considered like one upon which were consumed "offerings of the dead". This is referring to idolatry, as it is written, "All tables are covered with vomit and filth

<sup>26.</sup> In the siddur it appears here, but in Mishnayos it appears in Mishnah 3.

עבודה זרה דְּכְתִיב כמו שכתוב כִּי כָּל שֻׁלְחָנוֹת מְלְאוּ קִיא צוֹאָה בְּלִי מָקוֹם, עַבוֹדָה זָרָה אִיקְרֵי נקראת קיא צוֹאָה.

בְּגִין דְּהַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא פָּלֵיג חוּלְקִין בְּכָל יוֹמָא וּבְכָל לֵילְיָא מְזוֹנִין לְעִילְאָ דְּלְתַּאָּי וֹלְתַאָּאִ לפי שהקדוש ברוך הוא מחלק חלקי מזונות בעולם בכל יום ובכל לילה לעליונים ולתחתונים, דהיינו בְּלֵילְיָא לְאִינּוּן מַלְאָכִין דִּמְמַנְּן עַל דּוּכְתַיִיהוּ וְשַׁלִּיטֵי בְּלֵילְיָא בלילה מחלק מזון לאותם מלאכים הממונים על מקומם בלילה ושולטים בלילה, לכן אָכְלֵי בְּלֵילְיָא הם אוכלים בלילה, בְּמָה דְאַתְּ אָמֵר כמו שנאמר וַתְּקָם בְּעוֹד לַיְלָה וַתִּתֵּן טֶרֶף אוכלים בלילה, בְּלִה דְאַתְּ אָמֵר כמו שנאמר וַתְּקָם בְּעוֹד לַיְלָה וַתִּתֵּן טֶרֶף לְבַעַרוֹתֵיהַ.

בּימֶמֶא לְאִינּוּן מֵלְאָכִין דְּמְמַנִּין עַל דּוּכְתַּיְיהוּ וְשַׁלִּיטֵי בִּימְמָא ביום לאותם המלאכים הממונים על מקומם ושולטים ביום, פָּלֵיג לוֹן הַקְּדוֹש

#### =Matok MiDvash=

until no space [makom] is left."<sup>27</sup> Idolatry is called "vomit and filth".

This is because *HaKadosh Baruch Hu*, distributes nourishment in the world each day and each night, both in the upper realms and in the lower realms. At night, He distributes nourishment to the *malachim* who are appointed over the night, and they eat at night, as it is said, "She rises while it is still night, and supplies provisions for her household, and fare for her maids." <sup>28</sup>

During the day, HaKadosh Baruch Hu distributes nourishment

<sup>27.</sup> Yeshayahu 28:8. The word makom ("place") here can also be read as Makom, a common reference to Hashem, Who is the "Place" within which the world exists. In other words, a table without Godliness is like one of vomit and filth.

<sup>28.</sup> Mishlei 31:15

בְּרוּךְ הוּא מְזוֹנָא בִּימָמָא מחלק להם הקדוש ברוך הוא מזון ביום, בֵּיוָן דְּפָלֵיג לְוֹן כיון שחלק הקדוש ברוך הוא להמלאכים, לְבְתְרַיְיהוּ בְּלֵיג לְכָל בְּנֵי עָלְמָא דָא אחריהם מחלק הקדוש ברוך הוא מזון לכל בני העולם הזה.

ומפרש ואמר כָּל אִינּוּן מַלְּאָכִין דִּלְעֵלָא בְּעוֹד דְּאָכְלֵי מְזוֹנַיְיהוּ כל אותם המלאכים של מעלה בזמן שאוכלים מזונם, כּוּלְהוּ מְשַׁבְּחָן וּמוֹדְן וּמוֹדְן וּמוֹדְן וּמוֹדְן לְמָאבִיהוֹן כולם משבחים ומודים ומנשאים לקונם, וּלְבָתַר אוֹף הָכִי ואחר אכילתם גם כן משבחים להקדוש ברוך הוא, כְּגַוְונָא דָא יִשְׂרָאֵל לְמָחָר למטה, אַצְטְרִיךְ לְהוֹן כְּהַאי גַּוְונָא מַמְשׁ לְמָהָני לְתַּתָּא כעין זה ישראל למטה, אַצְטְרִיךְ לְהוֹן כְּהַאי גַּוְונָא מַמְשׁ לְמָהָנוֹ הַחַבִּים בַּהַדִיִּיהוּ צריכים באותו האופן ממש להיות חברים עמהם.

הנה ממאמר זה מוכח שצריך לומר דברי תורה על השולחן, ואחר כך הודאה בברכת המזון, כדוגמת המלאכים שבשעת אכילתם משבחים ומודים להקדוש ברוך הוא, ואחר כך כשמסיימים אכילתם חוזרים ומשבחים, וכזאת הוכיח בספר ראשית חכמה (שער הקדושה פט"ו לות ע, ונתוללות חיים לות לת) מזהר פ' תרומה (דף

#### =Matok MiDvash=

to the *malachim* appointed over the day. After He distributes to the *malachim*, He then distributes to all the people of this world.

All those supernal *malachim*, while they eat their food, praise and thank and uplift their Maker. After they eat, too, they praise *HaKadosh Baruch Hu*. Similarly, Israel below must do the very same, to join with the *malachim*.

The previous passage reinforces the necessity to speak words of Torah at the meal table, as well as to recite bireas hamazon afterwards, just as the malachim praise and thank Hashem while they eat, and do so again after they finish eating. So writes the Sefer Reishis Chochmah (Sha'ar HaKedushah 15:70, and also in Toza'ot Chaim 38), citing proof to this from the Zohar on

כה

קנג ע"כ), והוסיף וכתב וז"ל, מכאן הריסה למי שכתב (הוא הרע"ג נאנות פרק ג משנה ג) שעל ידי ברכת המזון יוצאין ידי חיוב אמירת דברי תורה בשולחן, שאינו, כמבואר, עכ"ל. והרב יוסף יעב"ץ בביאורו (אנות שס), כתב, דג' חלוקות הם, האומרים דברי תורה על השולחן, אלו הם בגדר הצדיקים, והמשוררים פזמונים ומזמורים בסעודתם, אלו בגדר בינונים, ומנהגם היפה יועיל לפוטרם

#### Matok MiDvash=

parshas Terumah (153b). The Reishis Chochmah adds the following comment: "This is in vehement opposition to those who write that one is able to fulfil 'speaking words of Torah' through reciting birvas hamazon, 29 for that is not the case." Rabbi Yosef Ya'avetz, 30 in his commentary on Avos 3:3, explains that there are three types of people: Those who speak words of Torah at the meal table—they are tzadikim; those who sing holy songs during the meal—they are beinonim, 31 and this beautiful custom of theirs will help them avoid Heavenly retribution; and then there are those who finish their meal with nothing at all—they are the wicked ones. And it is written in Sefer Chaim u'Mazon (passage 137): "Most of the world is careful in intending, when pronouncing 'mayim acharonim chova', 32 to fulfil the

**<sup>29.</sup>** This is the position of *Rabbeinu Ovadiah Bartenura* on the aforementioned *Mishnah* in *Avos*.

**<sup>30.</sup>** Rabbi Yosef ben Chaim of Mantua (c. 5200-5268). He was originally from Spain and was among the exiles of the Spanish Expulsion in 5252. He was a renowned kabbalist and wrote a commentary on *Pirkei Avas*.

<sup>31.</sup> Average people.

**<sup>32.</sup>** Before washing *mayim acharonim*, it is customary to say the words *mayim acharonim chova*, quoting from the Talmud (*Eruvin* 17b) that washing *mayim acharonim* is a mandatory obligation.

מן העונש, ואלו שנפטרים בלא כלום, הרי הם רשעים. וכתב בספר חיים ומזון מות קלו) וזה לשונו, רוב העולם נזהרים לכוין באומרם "מים אחרונים חובה" כדי לצאת ידי חובתם מדברי תורה על השולחן, ואין זה לשרידים אשר ה׳ קורא, דהרי הסברא נותנת דלפי שיעור האכילה שנתן לגופו, כך יתן אוכל לנפשו שהוא הדברי תורה, ולמה תגרע הנפש המשכלת, מהגוף הנגוף עכ"ל.

מים אחרונים מבטל המקטרגים, מבואר בו ענין חובת נטילת מים אחרונים שהוא כדי להעביר הזוהמא הרעה מהאדם ולתת חלק מהם להסמרא אחרא כאשר בכך נמנע השמן מלקמרג על האוכל בסעודתו.

(מקור המאמר בזהר חדש רות דף קו ע"א - ע"ב ובביאורנו כרך ג עמ' תקעב - תקעג)

#### —Matok MiDvash—

mitzvah of speaking words of Torah at the meal table—but this is not for those select ones upon whom Hashem calls. Sound reasoning dictates that according to the measure that one feeds the body, so too should one feed the soul with words of Torah. Why should the bereaved soul receive less than the frail body?"33

#### Mayim Acharonim Nullifies the "Prosecutors"

Here will be explained the obligation of washing mayim acharonim, which is to remove the spiritual impurity that may be upon a person. Mayim acharonim is obligatory because it pacifies the satan so that he is unable to prosecute the person.

(Source: Zohar Chadash on Rus, 106a-b)

<sup>33.</sup> While one can technically fulfil the mitzvah of speaking Torah by saying "mayim acharonim chova", the truly righteous do not rely on this. Reciting these three words of Torah alone cannot really suffice, for the amount of Torah spoken at the table should equal the amount

עֲשִׂירָאָה העשירי הוא מַיִם אַחֲרוֹנִים, דְּאִינּוּן חוֹבָה לְאַעֲבֶרָא זוּהְמָא בִּישָׁא מִינֵיהּ שהם חובה כי צריכים להעביר את זוהמא הרעה ממנו, וּלְמֵיהַב חוּלְקָא לְסִטְרָא בִּישָׁא מֵהַהוּא זוּהְמָא דְּעַל יְדוֹי ולתת חלק לסטרא אחרא מאותה הזוהמא שעל ידיו, בְּגִין דְּלָא יִשְׁתַּכַּח מְקַטְרְגָא לגבה כדי שלא ימצא מקטרג עליו.

דְּתְנִינֵן כי למדנו מִדְּה טוֹבָה נְטְלָה הַהוּא רְעוּתָא וְכַוְּנָה דִּנְטִילַת יְדֵיִם מדה הטובה שהיא המלכות, מקבלת מן האדם את הרצון והכונה של נטילת ידים, וְהַמּוֹצִיא וּבִרְכַּת הַנְּהֶנִין וּבִרְכַּת מְזוֹנְא ואת ברכת המוציא וברכת המזון, מִדְּה רָעָה שהיא צד הסטרא אחרא, נְטְלָה הַהוּא זוּהַמָא דְּיָדִיִם בְּמִים אָחַרוֹנִים היא מקבלת מן האדם את הזוהמא של הידים זוּהַמָא דִּיָדִיִם בְּמַיִם אָחַרוֹנִים היא מקבלת מן האדם את הזוהמא של הידים

#### -Matok MiDvash=

The tenth [requirement] is *mayim acharonim*, which is obligatory because it removes the evil *zuhama* (impurity) from a person. That *zuhama* of the hands serves as a "portion" given over to the *Sitra Achra*, <sup>34</sup> so that it will not prosecute the person.

We have learned that the "positive measure", which is *Malchus*, <sup>35</sup> receives from a person the will and *kavanah* of *netilas yadayim*, as well as the blessing of *hamotzi* and *bircas hamazon*. The "evil measure", which is the *Sitra Achra*, receives the *zuhama* of the hands within the *mayim acharonim*. In this

of food that is consumed. The soul should be fed at least as much as the body!

**<sup>34.</sup>** Literally "the other side", referring to the realm of all the negative and impure forces in the universe.

**<sup>35.</sup>** *Malchus* is the tenth and final *Sefirah*, associated with the *Shechinah*. It sits at the bottom of the *Sefirot*, and is said to "receive" from all the *Sefirot* above.

שבמים אחרונים, וּבְדָא יִתְּפָּרַשׁ מִינֵּיה וּבְדָא נְטֵיל חוּלְקֵיה ובזה נפרד מן האדם ובזה לוקח את חלקו.

וְעַל דָּא כְתִיב ועל זה כתוב וַיּאכֵל בּוֹעֵז וַגִּשְׁתְּ וַיִּיטֵב לְבּוֹ דהיינו דְּבְבֵיךְ עַל מְזוֹנֵיה וְחָדֵי לְהַהוּא אֲתַר דְּאִקְרֵי לֵב שבירך ברכת המזון ושימח לאותו המקום הנקרא לב שהוא המלכות, ומפרש הַהוּא לֵב דְּבָעֵי לִבְּא וּרְעוּתָא דְּאִינִישׁ אותו הלב הצריך את לב הטוב והרצון הטוב של האדם.

וּמַיִם אַחֲרוֹנִים חוֹבָה, הטעם כי וְקַבֵּיל לוֹן הַהוּא דְאָקְרֵי חוֹבָה מקבל אותם הסטרא אחרא הנקרא חובה, וּבַאִינּוּן מַיִם נַיִיחַא דַעְהַּיה ובאותם

#### =Matok MiDvash=

way the *Sitra Achra* is separated from the person and takes its "portion". <sup>36</sup>

Of this it is written, "Boaz ate and drank and his heart was cheerful..." <sup>37</sup> for he recited *bircas hamazon* and gladdened that place called *lev*, "heart", which is *Malchus*. That is the "heart" which needs the good heart and good will of a person. <sup>38</sup>

And the reason that "mayim acharonim chova [is an obligation]" is because the Sitra Achra is called chova, and by receiving

**<sup>36.</sup>** The Zohar (*Terumah* 154b) teaches that the *Sitra Achra*, impure forces, congregate around the meal table as a person eats. This is because eating is a physical, animalistic act and a person eating often descends into gluttony and excess materialism. The *Sitra Achra* is thus ready to "prosecute" and "attack" such a person, who is now in a weakened, animalistic state. The purpose of *mayim acharonim* is to drive away the *Sitra Achra* from the meal table, by pacifying it with the impure *zubama* that has been washed away.

**<sup>37.</sup>** Rus 3:7

<sup>38.</sup> A person's good will and kavanah gladdens the "heart", i.e. Malchus.

כט

המים נחה דעתו, בְּגִין דְּתְרֵין דַּרְגִּין אָלֵין לפי שיש שני אלו המדרגות אצל שלחנו של אדם, חַד אִיקְרֵי זְכוּת, וְחַד אִיקְרֵי חוֹבָה אחת נקראת זכות, ואחת נקראת חובה, וְכָל מִלִּין דְּדָא פְּתְחִין לִזְכוּת וכל הדברים של מדרגת הזכות פותחים לזכות בני אדם, וְכָל מִילִּין דְּדָא פְּתְחִין לְחוֹבָה וְאִתְּדְנוּ הזכות פותחים לזכות בני אדם, וְכָל מִילִּין דְּדָא פְּתְחִין לְחוֹבָה ונדונים לחובה, לְחוֹבָה וכל הדברים של מדרגת החובה פותחים לדון לחובה ונדונים לחובה, וְעַל דְּא מֵיִם אִינּוּן חוּלְקִין דְּחוֹבָה ועל כן מים אחרונים הם חלקה של חובה, דְאִתְּהַנֵּי מֵהַאי שהיא נהנית מזה, וְרָזָא שַׁפִּיר וזה הסוד הוא יפה ונכון.

תפילה על המזונות קודם הסעודה, בו יבואר שהאיש הבומח בה' נקרא איש אמונות, כדוגמת רבי ייסא סבא, שאע"פ שהיה מאכלו ברשותו התפלל ושאל על מזונו מהקב"ה, כדי שיתן לו רשות לאכול.

#### =Matok MiDvash=

the impure waters it is pacified. For there are two levels at the meal table of a person: one is called *zechus*, "merit", and the other is called *chova*, "obligation". All the things that are within the level of *zechus* open up merits for a person, while all the things within the level of *chova* open up judgement and culpability—and will lead to a person being judged with culpability. Thus, *mayim acharonim* is the portion of "*chova*", for the [*Sitra Achra*] delights from it [and is thereby pacified and removed], and this is a beautiful secret.

#### A Prayer for Sustenance Before the Seudah

Here will be explained that the person who trusts in Hashem is called *ish emunos*, "man of faith", like Rabbi Yesa Saba who, even though he had his food before him, nonetheless prayed and asked

(מקור המאמר בזהר פר' מקץ דף קלט ע"ב ובביאורנו כרך ד עמ' רכו)

אָישׁ אָמוּנוֹת רֵב בְּרָכוֹת, פירושו דָּא הוּא בֵּר נָשׁ דְּמְהֵימְנוּתָא דְקְדְשְׁא בְּיִדְּ הוּא בֵּיה זהו אדם שיש בו אמונת ה׳, ר״ל כי האדם הבוטח בה׳ ומאמין כי הוא הנותן כח לעשות חיל, והוא הנותן לחם לכל בשר ומשביע לכל חי רצון, הנה זה האיש נקרא איש אמונות, כְּגוֹן רַבִּי יֵיסָא סָבָא, דְּאַף עַל גַּב דַּדְּדָהְ לֵיהּ מֵיּכְלָא דְהַהוּא יוֹמָא לְמֵיכַל שאף על פי שהיה לו מאכל לאותו יום לאכול, לָא דְּוָה מַתְקִין לֵיה עַד דְּשְׁאִיל מְזוֹנֵיה קַמֵּי מַלְכָּא קַּדִּישָׁא לא היה מתקנו ומכין אותו עד ששאל מזונו מלפני הקב״ה, לְבָתַר דְצַלֵּי צְלוֹתֵיה וְשָׁאִיל מְזוֹנֵיה קַמֵּי מַלְכָּא, כְּדֵין הְוָה מְתַקִין לִבְּר הִב״ה, אז היה מכין את מאכלו, ומחר שהתפלל תפלתו ושאל את מזונו מלפני הקב״ה, אז היה מכין את מאכלו, וחחר שהתפלל תפלתו ושאל את מזונו מלפני הקב״ה, אז היה מכין את מאכלו, וְהַנָּה אָמַר תַּדִיר, לָא נְתַקִין, עַד דִּיִּנְּתְנִין מִבְּי מַלְכָּא ואמר תמיד, לא

#### Matok MiDvash

for sustenance from Hashem, so that Hashem will give him permission to eat.

(Source: Zohar I on parashas Miketz, 199b)

"A man of faith [ish emunos] will receive many blessings..." This refers to a person who has faith in Hashem. When a person trusts in Hashem, and believes that it is He that gives the strength to succeed, and it is He that provides food to all and satiates all living things, such a person is called an ish emunos. This is like Rabbi Yesa Saba who, even though he already had food to eat for that day, would not prepare the food until asking for sustenance from Hashem. Only after praying and asking for sustenance from Hashem did he prepare his meal. He always said that he would not eat until the sustenance would be given from the King, and demonstrated this even when the food was already in his

נכין לאכול, עד שיתנו מבית המלך, והודיע בזה כי אפילו כבר היה מאכלו ברשותו ובידו, איננו רשאי לאכלו. אם לא יסכימו עליו מלמעלה.

השכינה עומדת ורואה לכל אחד בעת הסיבו לסעודה, בו יובא קצת מענין עריכת השולחן, שבזה מכבדים את הקב״ה שזן ומפרנסנו, וכמבואר שמזון האדם בא מתוך הדין והקב״ה מעבירם ברחמים, והשכינה מבמת על כל האוכל לשם שמים.

(מקור המאמר בזהר חדש רות דף קה ע"ב ובביאורנו כרך ג עמ' תקס- תקסא)

חַד הראשון [מעשרה דברים שצריך לעשותם מקודם ברכת המזון] הוא לְתִיקוּנְא פַּתוֹרַא עַל הַהוּא מְזוֹנָא שֶׁל אַדָם לערוך ולסדר את השלחן בשביל

#### —Matok MiDvash—

possession and ready to be consumed, [for he would say that] he was not permitted to eat it until given permission from Above.

# The *Shechinah* watches over each person during their meal

Here we learn a little bit regarding setting the meal table, through which one is able to honour Hashem, Who nourishes and sustains us. It will be explained that the nourishment of man comes from the side of Divine Judgement, yet Hashem provides it to us with mercy. The *Shechinah* gazes upon one who eats for the sake of Heaven.

(Source: Zohar Chadash on Rus, 105b)

The first requirement [of the ten requirements necessary at the meal table] is to set and arrange the table for the food that a person is about to eat. This is to honour the King המזון שאוכל האדם, בְּגִין יְקְרָא דְמַלְכָּא דְּיָהֵים לֵיה מְזוֹנָא לְגוּפֵיה בשביל כבוד המלך שנתן לו מזון לגופו, דְּתְנִינֵן שלמדנו (נתס׳ פססיס דף קיס ע״ה), קְשִׁין מְזוֹנוֹתְיו שֶׁל אָדָם קְמֵי הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא כִּקְרִעַת יַם סוּף, ושואל אַמַאי קְשִׁין למה הם כל כך קשים, ומשיב אֶלֶא בְּגִין דְּמְזוֹנֵי דְּעָלְמָא לָא אַמַאי קְשִׁין למה הם כל כך קשים, ומשיב אֶלֶא בְּגִין דְּמְזוֹנֵי דְעָלְמָא לָא אַתְיִין אֶלָּא כָּא מִגוֹ דִּינָא אלא לפי שמזונות העולם אינם באים אלא מתוך הדין, וְהַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא אַעֲבַר עַל דִּינָא והקרוש ברוך הוא עובר על הדין, וְהַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא זָן לְרְשָׁעִים, לַהֲגוּנִים וּלְשָׁאֵינֶן מְהוּגְנִים, וְהַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא זָן לְרִשְׁעִים, מַקּרְנֵי רְאֵמִים עַד בִּיצִי כִּנִים (ממנוֹסׁר נתס׳ שֹנִם דף קוּ עינ.)

וּשְׁכִינָה קָאיְמַת והשכינה עומדת וְרוֹאָה עַל כָּל אֶחָד וְאֶחָד מִיּשְׂרָאֵל בעת שהוא יושב על השלחן ואוכל, כָּמַה דְּכָתִיב כמו שכתוב זָה בעת שהוא יושב על השלחן

#### ---Matok MiDvash=

Who gave the person food for their body, for we learn (*Pesachim* 118a): "A person's sustenance [before Hashem] is as difficult as the Splitting of the Sea..." 40 Why is this so difficult? Because sustenance comes from the side of *Din*, Hashem's judgement. Yet, Hashem passes over the judgement and sustains even the wicked; those who are worthy and those who are not worthy; and Hashem sustains them all, "from *karnei re'emim* to *beitzei kinim*" 41 (as explained in *Shabbos* 107b).

And the *Shechinah*<sup>42</sup> stands and watches each and every one of Israel when they sit at the table and eat, as it is written,

**<sup>40.</sup>** In other words, for Hashem to provide sustenance for every human being is a miracle equivalent to the Splitting of the Sea! *Chazal* prove it from *Tehillim* (ch. 136) which, in listing Hashem's miracles, has one verse saying Hashem "sustains all flesh", and another verse saying that Hashem "split the Red Sea in halves."

<sup>41.</sup> Meaning from the largest to the smallest creatures.

**<sup>42.</sup>** The *Shechinah* is Hashem's Divine Presence, as manifest in this lower world.

הַשֶּלְחָן אֲשֶׁר לִּפְנֵי יהו״ה, לִפְנֵי יהו״ה וַדַּאי, וּכְתִיב ועוד כתוב וְאָכֵלְתָּ לְפְנֵי יהו״ה אלהי״ך, לְפִיכָךְ צְּרִיךְ שֶׁיִּהְיֶה שׁוּלְחָנוֹ שׁל אדם בַּחוֹל עְרוּךְ וְלֹא עְרוּךְ בשלימות (כתמאר נתס׳ נמא מרא דף ס ע״נ), שמחסר דבר מועט מחמת חורבן בית המקדש, וּבְיוֹם שַׁבָּת, צְרִיךְ תוֹסֶפֶת שִׁינוּי אַחֵר לְמַעַלְיוּתְא מחמת חורבן בית המקדש, וּבְיוֹם שַׁבָּת, צְרִיךְ תוֹסֶפֶת שִׁינוּי אַחֵר לְמַעַלְיוּתְא למעלת קדושת השבת.

#### =Matok MiDvash=

"This is the table that is before Hashem ..."<sup>43</sup> and it is further written, "And you shall eat before Hashem, your God..."<sup>44</sup> Therefore, it is necessary for a person's meal table, on a weekday, to be set, though not fully—since one should hold back one small thing in memory of the *Beis HaMikdash*'s destruction (as explained in *Bava Basra* 60b) <sup>45</sup>—while on *Shabbos* it is necessary to have something extra in honour of the *kedushah* of *Shabbos*.

<sup>43.</sup> Yechezkel 41:22

<sup>44.</sup> Devarim 14:23

<sup>45.</sup> Here the Talmud notes how after the *Beis HaMikdash* was destroyed, there were Jews who, in their mourning for the *Beis HaMikdash*, avoided eating all meat and drinking any wine. Rabbi Yehoshua questioned them about this, and they replied that they cannot come to eat meat or drink wine, both of which were offered upon the *mizbe'ach* (altar) in the *Beis HaMikdash*. Rabbi Yehoshua pointed out to them that grain offerings were also brought to the *Beis HaMikdash*, as well as produce, and even water libations. Would they abstain from bread, produce, and water, too? This is, of course, impossible. Rabbi Yehoshua taught that the appropriate way to commemorate the *Beis HaMikdash*'s destruction is simply to keep one small food item away from the set table. (Rav Pappa, for example, suggested sardines or small fish.)

נקיות הגוף לפני הסעודה, יבואר בו מעם הצורך בנקיון הגוף קודם גישת האדם לשולחן סעודתו, והיינו כדי שלא יהנה הסמ"א כלום משפע המזון שהשפיע לו הקב"ה.

(מקור המאמר בזהר פר' תרומה דף קנד ע"ב ובביאורנו חלק ז עמ' שמב-שמג)

שלחנו של אדם דְּבָר נָשׁ אָצְטָרִיךְ לְאָשְׁתַּכְּחָא בְּנָקִיּוּתַא דְּגוּפַא שלחנו של אדם צריך להיות בנקיות הגוף, דְּלָא יִתְקָרֵב לְמֵיכַל מְזוֹנָא דִּילֵיה אֵלַא בְּנָקִיּוּתָא דָּגַרְמֵיה שלא יתקרב האדם לאכול מזונו אלא בנקיות גופו, וְעֵל דָא אָצְטָרִיךְ בַּר נָשׁ לְפַנָּאָה גַּרְמֵיה בְּקַדְמִיתָא עַד לָא יֵיכוּל מְזוֹנָא דְשָׁלְחָנָא דַּכִיָא ועל כן צריך האדם לפנות את עצמו תחילה עד שלא יאכל המזון של שלחן הטהור שהוא שפע [ספירת] המלכות דְּהַהוּא מְזוֹנֵא דְאַתְקִין לֵיה כי מזון ההוא שנתקן ונשפע לשלחנו, בֵּיהּ אָתִרְעֵי קְּדְשָׁא בִּרִיךְ הוּא בזה חפץ הקב״ה ומרוצה לפניו. ועוד טעם שצריך לפנות את עצמו קודם

#### —Matok MiDvash=

### Cleanliness of the Body Before a Meal

Here will be explained the necessity for coming to the meal table with a clean body. This is so that the Sitra Achra does not receive any benefit from the abundant sustenance that Hashem bestows upon a person.

(Source: Zohar II on Terumah, 154b)

A person must come to the meal table with a clean body, so that he draws near to the food only in cleanliness. Therefore, a person must relieve himself before eating the food at the pure meal table—which is the abundance of Malchus—since that sustenance which comes to his table is desired by HaKadosh Baruch Hu, and is agreeable before Him. Another reason why it is necessary to relieve one's self before eating is so that no filth, which is in the secret of אכילתו בְּגִין דְּלָא יִתְקְרֵב עַל הַהוּא שֻׁלְחָן קִיא צוֹאָה כדי שלא יתקרב על שלחן ההוא קיא צואה דְּאִיהוּ מֵרְנָא דְּסְטְרָא אַחְרָא שהוא מסוד הסטרא אחרא, וְסְטְרָא אַחְרָא לָא יְקַבֵּל מֵהַהוּא מְזוֹנָא דְשָׁלְחָן דְּא כְּלוּם וכדי שהסטרא אחרא לא יקבל מהמזון של זה השלחן שהוא סוד המלכות כלום, שאם יתן מזונו בבטן מלאה צואה יתן חלק מאותה הסעודה להסטרא אחרא הנהנה מהצואה.

המשכת השכינה בעת הסעודה, בו יובא מעלת וסגולת ברכת המוציא על הלחם בהדגשת האות ה' של ה'מוציא, שבכך זוכה המברך שתהא השבינה באה לפניו והוא עומד לפניה לאכול לחמו.

(מקור המאמר בוהר פר' תרומה דף קסח ע"א ובביאורנו חלק ז עמ' מקה - תקז)

בָּתוּב אֱחָד אוֹמֵר וָאָכַלְתָּ לִפְנֵי יהו״ה אלהי״ך, וְכָתוּב אֱחָד אוֹמֵר

#### ——Matok MiDvash——

the *Sitra Achra*, should come near the table. In this way the *Sitra Achra* will not receive any sustenance at all from that table—which is the secret of *Malchus*. If one consumes the sustenance on a full stomach, the filth gives a portion of it over to the *Sitra Achra*, which nourishes from the filth.

### Drawing Down the Shechinah During the Seudah

Here will be explained that one who recites *hamotzi* on bread and emphasizes the letter *hei* of *hamotzi* will merit for the *Shechinah* to come before him while he eats his bread.

(Source: Zohar II on Terumah, 168a)

One verse states "And you shall eat before Hashem, your

ְּשְׂמֶחְתֶּ לִּפְנֵי יהו״ה אלהי״ך, הנה הָנֵי קְרָאֵי כַּד יִשְׂרָאֵל הְוּוֹ שֶׁרָאַן בְּאַרְעָא קַבְּישָׁא אלו הפסוקים כשישראל היו שוכנים בארץ הקדושה, וְאָתְחֲזוּן קַמֵּי קְּדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא בְּבֵי מַקְּדְּשָׁא והיו מתראים לפני הקב״ה בבית המקדש, הְוֹוֹ מִתְקַיְימֵי אז היו מתקיימים אלו הב׳ פסוקים, אבל הַשְׁתָּא הֵיךְ מִתְקַיְימֵי אבל עתה שחרב הבית המקדש ואנו בגלות, איך הם מתקיימים, כי מַאַן יָכִיל לְמֵיכַל לִפְנֵי יהו״ה וּלְמֶחֶבֵי לִפְנֵי יהו״ה מי יכול לאכול למנו לְיִכִיל לְמֵיכַל לִפְנֵי יהו״ה וּלשמוח לפני ה׳.

ומתרץ אֶלֶּא וַדַּאִי הָכִי הוּא אלא ודאי כך הוא, שגם עתה אפשר לאכול ולשמוח לפני הי, ומקדים ואמר כי בְּקַדְּמִיתָא כַּד יָתִיב בַּר נְשׁ עַל פְּתוֹרֵיה לְמֵיכֵל בתחילה כשיושב האדם לאכול על שלחנו, מְכְרֵךְ עַל נַּהְמָא הַמּוֹצִיא מברך על הלחם ברכת המוציא. כֵּיוָן דְּמְבָרְךְ בַּר עַל נַּתְ, כִיון שמברך האדם ברכת המוציא, ורומז את השכינה בה׳ דהמוציא נָשׁ, כיון שמברך האדם ברכת המוציא, ורומז את השכינה בה׳ דהמוציא

#### =Matok MiDvash=

God..."<sup>46</sup> while another verse states "...and you shall rejoice before Hashem, your God."<sup>47</sup> These verses refer to the time when Israel was dwelling in the Holy Land and would appear before *HaKadosh Baruch Hu* in the *Beis HaMikdash*. In those times they would be able to fulfil these two verses. However, now that the *Beis HaMikdash* is destroyed and we are in exile, how do we fulfil them? Who can "eat before Hashem" and "rejoice before Hashem"?

However, certainly, it is such that even now it is possible to eat and rejoice before Hashem! At the beginning, when a person sits to eat at his meal table, he recites the blessing of *hamotzi* on the bread. When he recites *hamotzi*, and alludes

**<sup>46.</sup>** Devarim 14:23

**<sup>47.</sup>** Devarim 27:7

שְׁכִינְתָּא אַתְיָא קַמֵּיה, השכינה באה לפניו והוא עומד לפניה לאכול לחת.

הזהירות והעונש מזלזול בלחם, יבואר בו המעם שרק על הלחם לבד כביכול הקב"ה בעצמו ממונה עליו, משא"כ בשאר מיני צמחים, לכן יזהר מלזלזל בלחם, שבזה נענש שעניות תבוא עליו ויצמרך לבריות ח"ו.

(מקור המאמר בזהר פר' פנחס דף רמד ע"א ובביאורנו חלק יד עמ' חנח-חנט)

בְּגִין דְּאָיהִי נַהֲמָא לפי שהמלכות נקראת לחם, לָא אָתְפְּקַד עַל נַהְמָא בְּיִן דְּאִיהִי הְמָה לפי שהמלכות בקחם של חמשת המינים דְּאִיהִי חִשְּה בּיְתַמְשֶׁת מִינִין לא נתמנה על הלחם של חמשת המינים דְּאִיהִי חִשְּה וּשְׁעוֹרָה וְשִׁיפּוֹן וכוסמין ושבולת שועל מַמַנַּא דְּעַלְמֵא שום ממונה בעולם,

#### =Matok MiDvash=

to the *Shechinah* through the *hei* of *hamotzi*, the *Shechinah* comes before him while he eats his bread.

### Caution and Punishment for Disdaining Bread

Here will be explained that only over bread does *HaKadosh Baruch Hu* Himself preside, which is not so with other plant foods that have various spiritual agents appointed over them. Thus, one who disdains bread will come to poverty and will become dependent on others, *chas v'shalom.* 

(Source: Zohar III on Pinchas, 244a)

Because *Malchus* is called "bread", no agent is appointed over the five species [that may constitute bread]—wheat, barley, rye, spelt, and oats—except for He Who Presides

לח

כמו שיש ממונים על כל מיני צמחים, וְלָא שַׁוְיּ מְמַנְּא עֲלַיִּיהוּ ולא שם מעולם שום ממונה עליהם, אֶלֶּא קְרְשָׁא בְּרִיךְ הוּא בִּלְחוֹדוֹי רק הקב״ה שהוא השכינה לבדה ממונה עליהם.

וּבְגִין דָּא מֵאן דִּמְזַלְזֵל בְּנַהְמָא ולפיכך מי שמזלזל בלחם הרומז על [ספירת] המלכות, וְזְרִיק לֵיה בְּאַרְעָא וזורק אותו לארץ, עֲנִיּוּתָא רָדִיף אַבְּתְרֵיה העניות רודפת אחריו, וְחַד מְמַבְּּא אִתְפְּקַד עַל דָּא וממונה אחד נתמנה על מי שמזלזל בלחם, וְאִיהוּ רָדִיף אַבְּתְרֵיה לְמֵיהַב לֵיה עֲנִיּוּתָא והוא רודף אחריו להביא לו עניות, וְלָא יִפּוּק מִן עֲלְמָא עַד דְיִצְטְרִיךְ לִבְרִיִין ולא אחריו להביא לו עניות, וְלָא יִפּוּק מִן עֵלְמָא עַד דְיִצְטְרִיךְ לִבְרִיִין ולא יצא מן העולם עד שיצטרך לבריות.

#### =Matok MiDvash=

over the entire world, unlike other plants that have various agents appointed over them. Over [the five species] there has never been appointed any other agent over them except *HaKadosh Baruch Hu* alone, who is the *Shechinah* that presides over them.

Therefore, one who disdains bread—which alludes to the *Sefirah* of *Malchus*—and throws it upon the ground, poverty pursues him. There is a particular agent appointed over one who disdains bread, and he will chase after that person to bring him into poverty. That person will not leave this world until he becomes dependent on others.



#### ארבע ההנהגות שבסעודה

הנהגה ראשונה - לומר דברי תורה כסעודה, צריך לומר דברי תורה על השלחן כדי לקיים את מאמר הכתוב (דברים יד, כג) ואכלת לפני ה' אלוקיך, ואז יזכה ויתקיים בו מה שכתוב (יחזקאל מא, כב) זה השלחן אשר לפני ה'.

(מקור המאמר בזהר פר' תרומה דף קסח ע"א ובביאורנו חלק ז עמ' מקז-תקח)

מַה דְּאָמֵר וְאָכַלְתָּ לִּפְנֵי יהו״ה אלהי״ך הענין הוא כי הָכָא אָתְכְּלִיל לִמַלְלָא בִּמְלֵי דָּאוֹרַיִיתָא כאן נכלל הציווי שצריך לדבר בדברי תורה

=Matok MiDvash=

# Four Appropriate Conducts at the Seudah

## First Conduct: Speaking Words of Torah at the Seudah

It is necessary to speak words of Torah at the meal table in order to fulfil the verse "And you shall eat before Hashem, your God..." Thereby, one will merit the fulfilment of the verse "This is the table that is before Hashem..."

(Source: Zohar II on Terumah, 168a)

What is the meaning of "And you shall eat before Hashem, your God..."? 48 The idea is that here is included the command to speak words of Torah at the meal table. It is

על שלחנו, דְּהָכִי אָצְטְרִיךְ הוֹאִיל וְקְדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא קַמֵּיה שכן צריך לעסוק בדברי תורה הואיל והקב״ה היינו השכינה לפניו ע״י ברכת המוציא לְקַיְימָא דְּכְתִיב לקיים מש״כ זֶה הַשָּׁלְחָן אֲשֶׁר לִפְנֵי יהו״ה שהוא השכינה, וּכְתִיב וְאָכַלְתְּ שָׁם לִפְנֵי יהו״ה אלהי״ך על ידי דברי תורה שיאמר על השלחן.

הנהגה שניה - לחון את העניים, לפי שכשאוכל עומד לפני הקב״ה, צריך ליתן מזון לעניים כמדת הקב״ה הנותן לחם לכל בשר.

ואמר עוד הוֹאִיל וְקְאֵים בַּר נָשׁ קַמֵּי מְארֵיה לפי שבסעודתו האדם עומד לפני קונו אָצְטָרִיךְ נְמֵי לְמֵיחָן לְמַסְנָנִי צריך עוד לעשות דבר שני,

#### =Matok MiDvash=

necessary to engage in words of Torah since HaKadosh Baruch Hu, i.e. the Shechinah, has come before a person through the blessing of hamotzi, and to fulfil what is written: "This is the table that is before Hashem..." 49 which is the Shechinah. And it is written, "And you shall eat there before Hashem, your God..." 50 through the words of Torah spoken at the meal table.

## Second Conduct: Being Compassionate to the Impoverished

Since a person who eats is standing before *HaKadosh Baruch Hu*, it is necessary to give some of one's sustenance to the poor, just as *HaKadosh Baruch Hu* gives sustenance to all living things.

Furthermore, since during the meal a person stands before

<sup>49.</sup> Yechezkel 41:22

**<sup>50.</sup>** Devarim 14:26

והוא לחון את העניים, לְמִיתַּן לוֹן כְּמְה דְּאִיהוּ יָהִיב לֵּיה לְמֵיכֵל לתת להם לאכול כמו שהקב״ה נותן לו לאכול, ר״ל שצריך לעשות תיקון השכינה להם לאכול כמו שחונן לעניים, כי השכינה היא מדת העניים.

הנהגה שלישית - אכילה במתינות, הזהירות מלהיות רעבתן בסעודתו, לפי שהרעבתנות באה מהסמ"א, ולכך נאמר (משלי יג, כה) ובמן רשעים תחסר לפי שהרשעים יונקים מהסמ"א שאין בה שובע לְעוּלם.

מַאן דְּאָכִיל קַמֵּי מַלְבָּא קַדִּישָׁא מי שאוכל לפני המלך הקדוש ולומד תורה מַאן דְּאָכִיל קַמֵּי מַלְבָּא קַדִּישָׁא מי שוכל לפני זישׁתַּבָּח בַּלְעֵן עַל ונותן צדקה לעניים לתיקון השכינה, אָצְטָרִיךְּ דְּלָא יִשְׁתַּבָּח בַּלְעֵן עַל

#### —Matok MiDvash

his Maker, it is necessary to do a second thing which is to be compassionate to the poor, to give them food just as *HaKadosh Baruch Hu* gives him food to eat. In other words, it is necessary to rectify the *Shechinah* through sympathy for the poor, since the *Shechinah* is associated with the impoverished.<sup>51</sup>

### Third Conduct: Restrained Eating

A person should be careful not to be a glutton during his meal, for gluttony comes from the *Sitra Achra*. Therefore, it is written that "the belly of the wicked always lacks..." for they draw from the *Sitra Achra*, which is never satiated.

Moreover, one who eats before the Holy King and speaks words of Torah, and gives charity to the poor to rectify

<sup>51.</sup> The Shechinah is associated with the Sefirah of Malchus. Indeed, the terms are often used interchangeably. Since the defining quality of Malchus is that it doesn't have any inherent light of its own, as

פָּתוֹבֵיה צריך ליזהר גם בדבר שלישי שלא יהיה רעבתן על שלחנו, דְּהָא בַּלְעָנוּ מִסְּטְרָא אַחְרָא הְבֵּי כי הרעבתנות הוא מצד הסטרא אחרא, וע״ז בּלְעָנוּ מִסְּטְרָא אַחְרָא הְבֵי כי הרעבתנות הוא מצד הסטרא אחרא, וע״ז יהיה לו אחיזה בשלחנו, וְדָיָא דָּא וזהו הסוד מש״כ הַלְעִנוּ בדרך רעבתנות, וְהָכִי אִצְטְרִיךְּ לְסְטְרָא אַחְרָא אַחְרָא וכך צריך לסטרא אחרא וּכְתִיב וּבֶטֶן רְשָׁעִים הֶחְסָר פּי׳ לעולם הם רעבים כי אין בסטרא אחרא לא ברכה ולא שובע, וְעַל דָּא ועל זה וְאָכַלְתְּ לְפְנֵי יהו״ה אלהי״ך כְּתִיב דהיינו שיאכל בדרך ארץ במתינות ויראה את עצמו גם בעת אכילתו כאילו הוא שבע, וְלָא לִפְנֵי סְטְרָא אַחְרָא שאוכליו תמיד מראים עצמם רעבים.

#### Matok MiDvash

the *Shechinah*, must also be careful with a third matter: not to be a glutton at his meal table. This is because gluttony comes from the side of the *Sitra Achra*, and through it they attach to his table. This is the secret of what is written "...to swallow up please..." be meaning in a manner of gluttony which the *Sitra Achra* necessitates. And it is written, "the belly of the wicked always lacks..." Meaning, they are always hungry because the *Sitra Achra* has no blessing and no satiation. On this it is written, "And you shall eat before Hashem, your God..."—i.e., to eat with proper etiquette, in a calm manner, and to appear as if one is already satiated—and not before the *Sitra Achra*, whose eaters always appear hungry.

was explained earlier, therefore *Malchus* is often referred to as "a poor person". The same way a poor person is dependent on others, so too is *Malchus/Shechinah* dependent on others to receive its *shefa* (abundance).

<sup>52.</sup> Bereishis 25:30, where Esav asked Yaakov for food.

<sup>53.</sup> Mishlei 13:25

הנהגה רביעית - שלא לדבר דברים במלים במעודתו, יזהר שלא יעסוק בדברים במלים בסעודה שבזה גורם לה אחיזת החיצונים ח"ו, אלא יעסוק בדברי תורה שבכך גורם ליחוד עליוז.

ואר בדבר רביעי והוא שלא יִתְעַפַּק בְּמִלִּין בְּטֵלִין ועוד צריך ליזהר בדבר רביעי והוא שלא יתעסק האדם בשלחנו בדברים בטלים, כי עי״ז יתאחזו החיצונים הבטלנים בשלחנו, אבל וּבְצְרְבֵי סְעוּדְה שַׁפִּיר בצרכי סעודה מותר לעסוק, וְאָצְטְרִיךְ לְאָתְעַפְּקְא בְּמִלִּין דְּאוֹרַיְיִתָא וצריך לעסוק על שלחנו בדברי תורה כמו שאמרנו לעיל, דְּהָא כַּד מִלִּין דְּאוֹרַיִיתָא אָתְאַמְרוּ שלחנו בדברי תורה כמו שאמרנו לעיל, דְּהָא כַּד מִלִּין דְּאוֹרַיִיתָא אַתְאַמְרוּ עַל פְּתוֹרָא כי כאשר דברי תורה נאמרים על השלחן, יְהִיב הַהוּא בַּר נְעַל פְּתוֹרָא כי כאשר דברי תורה מוקף לקונו וגורם יחוד קודשא בריך הוא ושכינתיה.

#### =Matok MiDvash=

## Fourth Conduct: Not to Speak Idle Matters While Eating

A person should be careful not to engage in idle chatter during a meal, for through this one causes the *chitzonim*<sup>54</sup> to attach to his meal, *chas v'shalom*. Rather, a person should engage in words of Torah, through which one causes a supernal unification.

Furthermore, it is necessary to be careful with a fourth matter: A person should not engage in idle chatter at the meal table, for through this the idle *chitzonim* will attach to his meal table. However, it is permitted to engage in matters related to the meal, and it is *necessary* to engage in words of Torah, as stated previously, because when words of Torah are spoken at the meal table, the person gives His Maker

<sup>54.</sup> The "external forces" of the Sitra Achra.

מלאך משים לפני הקב"ה את צורת השולחן שאמרו עליו דברי תורה, בו יבואר כי שולחן שאמרו עליו דברי תורה, אזי הקב"ה שם צורת שולחנו כביכול אצלו, והסמ"א איננה יכולה לשלום בו.

(מקור המאמר בזהר פר' תרומה דף קנד ע"א ובביאורנו כרך ז עמ' שלג-שלד)

שַׁלְחַן דְּמְלֵי אוֹרַיִיתַא אָתְּמַרוּ עֲלֵיה שלחן שנאמרו עליו דברי תורה, קְּדְשָׁא בַּרִיךְ הוּא נָטיל ההוּא שׁלְחֵן וְשׁוֵּי לִיהּ לְחוּלַקִיהּ הקב״ה לוקח שלחן ההוא ואינו מניח שישלוט עליו הסטרא אחרא אלא הוא שם אותו לחלקו,

#### —Matok MiDvash—

strength and causes a unification between HaKadosh Baruch Hu and His Shechinah. 55

### A malach (angel) places before HaKadosh Baruch Hu the form of a meal table upon which words of Torah were spoken

Here will be explained that a meal table upon which words of Torah were spoken, HaKadosh Baruch Hu keeps a likeness of it before Him, and the Sitra Achra is unable to rule over it.

(Source: Zohar II on Terumah, 154a)

A meal table upon which words of Torah were spoken, HaKadosh Baruch Hu "takes" that table and prevents the Sitra Achra from ruling over it, keeping it in His portion.

**<sup>55.</sup>** "HaKadosh Baruch Hu" refers to the infinite God above while "Shechinah" is a term to denote God's presence as manifest in this lower world. On a mystical level, we metaphorically seek to "unite" God's presence above and below, to cause more Godliness to enter this world and to end the "separation" and "exile" of the Shechinah, thereby rectifying the entire cosmos.

וְלֹא עוֹד אֶלֶא סורי״א רַב מְמְנָא ולא עוד אלא מלאך סורי״א שהוא שר הממונה על דברי התורה הנאמרים על השלחן, נְטִיל כָּל אִינּוּן מִלִּין הוא לוקח כל אותם הדברי תורה, וְשַׁוִּי דִּיּוֹקְנָא דְּהַהוּא שֻׁלְחָן קַמֵּיה קְדְשָׁא לוקח כל אותם הדברי תורה, וְשַׁוִּי דִּיּוֹקְנָא דְּהַהוּא שֻׁלְחָן קַמֵּיה קְדְשָׁא בּרִיךּ הוּא ומשים צורתו של השלחן ההוא לפני הקב״ה.

וְכָל אִינּוּן מִלִּין דְאוֹרַיְיתָא דְאָתְּמְרוּ עֲלֵיהּ סְלְּקִין עַל הַהוּא פֶּתוֹרָא וֹכל אותם דברי התורה שנאמרו על השלחן עולים על השלחן ההוא, וְאָתְעַטֶּר קַמֵּי מַלְבָּא קַדִּישָׁא ושלחן זה מתעטר לפני המלך הקדוש, מִמְּשְׁמַע זה משמע ממה דְּכְתִיב, זֶה הַשְּׁלְחָן אֲשֶׁר לִבְּנֵי יהו״ה שפירושו דְּאָתְעַטֶּר קַמֵּי קְרָשָׁא בְּרִיךְ הוּא שזה השלחן מתעטר לפני הקב״ה, ור״ל שמלת יזה׳ מורה שהמלאך אומר זה השלחן עולה להתעטר לפני הקב״ה כשאמרו עליו דברי תורה.

#### —Matok MiDvash=

Moreover, the angel Surya, who is appointed over words of Torah spoken at a meal table, takes all those words of Torah, and places a likeness of that table before HaKadosh Baruch Hu.

And all those words of Torah spoken at the meal table ascends to the likeness of that table Above, and that table is "crowned" before the Holy King. We learn this from what is written, "This is the table that is before Hashem." The meaning here that the table is "crowned" before HaKadosh Baruch Hu. The word "this" [zeh] teaches that the angel announces "this is the table" that ascends to be crowned before HaKadosh Baruch Hu, for words of Torah were spoken upon it.

שולחנו של אדם עומד למהרו מכל עונותיו, בו יתחוור כי שולחנו של אדם הוא כמו מזבח שמכפר לו העוונות, ובחינת הקרבן הוא ע"י נתינת צדקה לעניים, ואז זוכה שבגמר סעודתו שני מלאכים משבחים אותו, האחד על שהאכיל את העניים, ולכן יזכה לברכות משמים, והשני משבחו על עסקו בתורה בסעודה ומברכו ששולחנו יהיה מסודר בעולם הזה ובעוה"ב בזכות אור התורה.

(מקור המאמר בזהר פר' תרומה קנד ע"א ובביאורנו כרך ז עמ' שלד-שלה)

שָׁלְחָן דְּבַר נָשׁ קַיִימָא לְדַכָּאָה לֵיהּ לְבַר נָשׁ מְכֶּל חוֹבוֹי שלחנו של האדם עומד לטהר את האדם מכל עונותיו, כי השלחן הוא כעין מזבח כפרה, וקרבנו הוא מה שנותן צדקה לעניים, לכן זַכַּאַה אָיהוּ מַאן

#### =Matok MiDvash=

### A Person's Meal Table Stands to Purify Him From All of His Sins

Here will be explained that the meal table of a person is like the mizbe'ach (sacrificial altar) that atones for sin, and one's "offering" is the giving of tzedakah to the poor. Thereby, a person merits that after finishing his meal, two angels praise him: The first for feeding the poor, through which he will merit great blessings from Heaven. And the second for engaging in words of Torah, for which he blesses that his meal table will be well-established in this world and in Olam Haba, in the merit of the Torah's light.

(Source: Zohar II on Terumah, 154a)

The meal table of a person stands to purify the person from all of his sins, for the meal table is likened to the mizbe'ach (sacrificial altar), and his offering is the tzedakah דְּאָלֵּין תְּרֵין קְיְימִין עַל פָּתוֹרֵיה אשרי מי שאלו שני דברים נמצאים על שלחנו, מַלֵּי דְּאוֹרַיְיתָא וְחוּלְקָא לְמִסְכְּנִין מֵהַהוּא שֻׁלְחָן דברי תורה אחר אכילתו, וחלק לעניים עוד קודם אכילתו שיתן להם ממה שהכין על שלחנו, (ואם לא באו עניים לשלחנו, אז יפריש איזה מטבע לעניים, ויחשב לו כאילו נתן חלק מסעודתו).

ואמר עוד כי כַּד סָלְּקִין הַהּוּא כְּּתוֹרָא מִקְמֵּיה ּדְבַּר נָשׁ כשמסלקים את השלחן מלפני האדם אחר שגמר אכילתו, אז הְּרֵין מַלְּאָכִין קַדִּישִׁין אַזְּדַּמְּנָן תַּמְּטְ חָד מִימִינָא וְחַד מִשְּׁמָאלָא שני מלאכים קדושים כנגד שני דברים שעשה על שלחנו מזדמנים שם, אחד מימין מצד מצות צדקה שעשה חסד עם העני, ואחד משמאל מצד התורה שהיא מצד אש הגבורה, חַד אָמַר דָּא אִיהוּ שֻׁלְחָן דְּמַלְכָּא קַדִּישָׁא דִּפְּלַנְיָא קָא מְסַבֵּר קַמֵּיה מלאך אחד שהוא המלאך של מצות צדקה אומר זהו השלחן של מלך הקדוש שפלוני סידר וערך לפניו, לכן מברך את בעל השלחן ואומר מְסַדְּר יְהֵא תְּדִיר בְּּתוֹרָא

#### —Matok MiDvash—

he gives to the poor. Therefore, praiseworthy is one who has these two things upon his meal table: words of Torah after he eats, and a portion for the poor before he eats—to give them from what he prepared for his own table. (If the poor cannot be at his table, then one should give a certain sum of money [as charity] to the poor, and it will be considered like he gave a portion of his meal.)

Furthermore, when the meal table is removed from before a person after he eats, two holy angels appear there corresponding to the two things that he did. One comes on the right side in the merit of the the *mitzvah* of *tzedakah*, that he bestowed kindness upon the poor, and one comes on the left side in the merit of the Torah [that was spoken at the table]—which comes from the side of the fire of

מח

דָּא בְּבִרְכָאן עִלְּאִין שלחן זה יהיה מסודר תמיד בברכות עליונות, וּמִשְׁחָא וּרְבוּ עַלְּאָד עָלְאָד קְּדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא יִשְׁבִי עֲלוֹי ושמן וגדלות עליון הרומזים על שפע מרובה ישפיע עליו הקב״ה.

וְתַד אָמַר, דָּא אִיהוּ שֻׁלְּחָן דְּמַלְכָּא קַדִּישְׁא דִּפְּלַנְיָא קָא מְסַבֵּר קַמֵּיה ומלאך אחד שהוא המלאך של התורה אומר, זהו השלחן של מלך הקדוש שפלוני סידר וערך לפניו, דָּא פָּתוֹרָא דִּי עִלְּאֵי וְתַתְּאֵי יְבָרְכוּן לֵיהּ זהו השלחן שעליונים ותחתונים יברכו אותו, על ידי התורה שהיא שולטת בעליונים ותחתונים, מִסַבָּר יִהָא הַאִי פָּתוֹרָא קַמֵּי עַתִּיק יוֹמִין בְּהַאִי עַלְמַא

#### =Matok MiDvash=

Gevurah.<sup>57</sup> The angel of tzedakah says: "This is the table of the Holy King that so-and-so arranged and set before Him," and blesses the host of the table and says, "This table will always be arranged with supernal blessings, and plentiful oils and supernal greatness—alluding to a great abundance—will flow upon him from HaKadosh Baruch Hu."

The angel of Torah says: "This is the table of the Holy King that so-and-so arranged and set before Him. This is the table that both the upper and lower beings will bless, through the power of Torah that rules over both upper and lower worlds. This table will be arranged before 'Atik Yomin in this world and in the World to Come," for the

<sup>57.</sup> These correspond to the two Sefiros of Chessed ("kindness") and Gevurah ("strength" or "severity"). Chessed is typically associated with water, while Gevurah is associated with fire. Tzedakah is clearly an act of Chessed, and the Torah which is referred to as "fire", see Devarim 33:2 (and Rashi there), is associated here with Gevurah. (In other places, Torah is compared to water, relating to Chessed. This isn't a contradiction, but merely underscores the multifaceted nature of the Torah.)

ובעולם הזה ובעולם יומין בעולם הזה ובעולם ובעולם הזה ובעולם הבא, מפני שאור התורה עולה עד אין תכלית עד שמגיע לעתיק יומין.

השפעת המזון בעולם היא בזכות ארץ ישראל, בו מבואר שכל העולם מקבלים שפע מזון בזכות ובכח ארץ ישראל ולכן מזכירים בברכת המזון על "הארץ המובה", לכן צריך לזכור ולדאוג על חורבן קדושת הארץ וביהמ"ק, אזי נחשב לו כאילו בנה את ביהמ"ק.

(מקור המאמר בזהר פר' תרומה דף קנו ע"ב ובביאורינו כרך ז עמ' שעה - שעו)

רפיכך אף בָּר אַף עַל גַּב דְיִשְׂרָאֵל הַשְׁתָּא לְבַר מֵאַרְעָא קַדִּישָׁא לפיכך אף

#### ——Matok MiDvash——

light of Torah ascends ever-higher until it reaches the 'Atik Yomin. 58

## The Flow of Sustenance Into this World is in the Merit of *Eretz Yisroel*

Here will be explained that the entire world receives abundance of sustenance in the merit and power of *Eretz Yisroel*, which is why *bircas hamazon* mentions "the good land". Therefore, it is necessary to worry and remorse over the destruction of the Holy Land and the *Beis HaMikdash*—and one who does so will be considered as if he rebuilt the *Beis HaMikdash*.

(Source: Zohar II on Terumah, 157b)

Even though Israel is currently outside of the Holy Land

<sup>58.</sup> Literally, "Ancient of Days", one of the loftiest titles of Hashem (first mentioned in *Daniel* 7:9). It refers to the very top of the *Sefirali* (and, more specifically, *Partzuf*) system. *Atik Yomin* refers to the upper part of the highest *Sefirali*, *Kesser* (סברר).

על פי שישראל הם עתה מחוץ לארץ הקדושה בגלות, ומקבלים את שפעם דרך שרי מעלה, עם כֶּל דָּא מֵחֵילֶא וּזְכוּתָא דְּאַרְעָא אִשְׁתְּכֵח מְזוֹנָא וְסִפּוּקְא לְכָל עֲלְמָא עם כל זה מכח וזכות של הארץ נמצא מזון והספקה לכל העולם, כי השכינה גולה אחרי בניה, והיא מקבלת את השפע מהיכל לבנת הספיר דרך קדש הקדשים, ומחלקת לשרי האומות, ועל ידם ניתן שפע המזון לישראל, וְעַל דָּא כְתִיב ועל זה כתוב וּבֵרַכְהָּ אֶת יהו״ה אלהי״ך עַל הָאָרֶץ הַטּוֹבָה נְתִן לְּדְּ פִי׳ שעל ידי ארץ הטובה נותן לך הקב״ה את שפע המזון בחוץ לארץ, לכן עַל הָאָרֶץ הַטּוֹבָה וַדָּאי ודאי שייך לברך ברכת המזון גם בחוץ לארץ, לכן עַל הָאָרֶץ הַטּוֹבָה וַדָּאי ודאי שייך לברך ברכת המזון גם בחוץ

#### -Matok MiDvash=

in exile, and receive their abundance by way of the "Heavenly Ministers", 59 nonetheless, it is from the power and merit of the Holy Land through which sustenance and subsistence comes into the whole world. The Shechinah is in exile along with her children, and receives the abundance from the "Sapphire Palace" by way of the Holy of Holies, before dividing it up among the Ministers of the nations, through whom the sustenance flows to Israel. Of this it is written. "[And you shall eat, and be satiated,] and bless Hashem, your God, for the good land that He has given you."60 Meaning, through the "good land" HaKadosh Baruch Hu gives you abundant sustenance [even] in the other lands (i.e., in exile). Therefore, it is certainly fitting to recite bircas hamazon in the diaspora as well, and to say "for the good land that He has given you" [even though one may not actually be in the "good land" itself]. For it is in the merit of Eretz

**<sup>59.</sup>** Outside of the Holy Land, the world is divided up into 70 regions, settled by 70 root nations, and corresponding to each Hashem has appointed an overseeing "minister".

**<sup>60.</sup>** Devarim 8:10

לארץ ולומר על הארץ הטובה אשר נתן לך, דְּהָא בְּגִינָה מְזוֹנְא וְסְכּּוּקְא אָשְׁתְּכַח בְּעֻלְמָא כי בזכות ארץ ישראל נמצא מזון והספקה בכל העולם, כאן תירץ קושיותו שבראש המאמר שהקשה איך שייך לברך ברכת המזון בחוץ לארץ ולהודות שם על ארץ הטובה.

מַאן דְּאִתְעֲדָן עַל פָּתוֹרֵיה וּמִתְעַנֵּג בְּאִינּוּן מֵיכְלִין מי שמתעדן על שלחנו ומתענג במאכלים טובים הרי הוא נהנה משפע הארץ, לכן אִית לֵיהּ לְאַדְכְּרָא וּלְדָאָגָא עַל קְדוּשְׁה דְאַרְעָא קַדִּישְׁא יש לו לזכור ולדאוג על קדושת ארץ הקדושה, וְעַל הֵיכָלָא דְּמַלְכָּא דְּקָא אָתְחַרִיב ועל היכל המלך ב״ה שנחרב, לכן אומרים קודם ברכת המזון מזמור שבו מזכירים את חורבן ירושלים ובית המקדש, כי הרי גם עתה אנו נהנים משפע הארץ, וּבְגִּין הַהוּא עֲצִיבוּ דְּאִיהוּ קָא מִתְעֲצַב עַל פָּתוֹרֵיה בְּהַהוּא חֶדְוָה וּמִשְׁתְּיָא דְּתַמְן עַלִּיכוּ וּבשביל אותה העצב והאבל שמתאבל על שלחנו בעת השמחה והמשתה שלו, ובשביל אותה העצב והאבל שמתאבל על שלחנו בעת השמחה והמשתה שלו,

#### —Matok MiDvash—

Yisroel that all the sustenance and subsistence is found for the whole world. (In this way, the Zohar has answered the difficulty that was previously raised regarding how it could be appropriate to recite *bircas hamazon* outside of the Holy Land and to still thank Hashem for the "good land".)

One who delights upon his meal table and enjoys delicacies is still deriving pleasure from the abundant flows of the Holy Land! Therefore, one should remember and be concerned for the Holy Land, and for the Palace of the King, blessed be He, that has been destroyed (i.e., the Beis HaMikdash). Therefore, we recite before bircas hamazon a perek of Tehillim in which we remember the destruction of Yerushalayim and the Beis HaMikdash, for even in this moment we are nourishing from the abundance of the Holy Land. And for this sadness and mourning that a person

קַרְשָׁא בָּרִיךְ הוּא חַשִּׁיב עֲלֵיה כָּאָלוּ בְּנָה בֵּיתֵיה וּבְנַה כָּל אִינוּן חַרְבֵי קבי מַקַדְשַׁא הקב״ה מעלה עליו כאילו בנה ביתו ובנה כל החורבות של בית המקדש, לכן זכַּאָה חוּלַקִיה אשרי חלקו.

בברכת המזון בשמחה מרחיק את החיצונים, בו מובא שהמזמן על הכום צריך להיות בשמחה בפנימיות לבבו וכן בחיצוניותו, ויזהר מעצבות כדי שלא יהיה חלק להחיצונים המקמרגים, בברכת המזון, דכשנומל את הכום הקב"ה עומד עליו ממש, ולכבוד השכינה צריך לעמוף את ראשו בשמחה.

(מקור המאמר בזהר פר' תרומה דף קסח ע"ב ובביאורינו כרך ז עמ' תקח)

#### =Matok MiDvash=

remorses upon his meal table, amidst his joyous occasion of eating and drinking, HaKadosh Baruch Hu considers him as if he rebuilt His house and rebuilt all the ruins of the Beis HaMikdash—praiseworthy is his portion!

### Reciting Bircas HaMazon in Joy Distances the Chitzonim

Here will be explained that one who recites zimun over a cup [of wine] should be in a state of total happiness, inside and outside. One should be careful not to be sad, so that there should not be any portion for the prosecuting *chitzonim* through bircas hamazon. During bircas hamazon, when one takes a cup [in hand], HaKadosh Baruch Hu stands over him, and in honour of the Shechinah it is necessary to cover one's head in joy.

(Source: Zohar II on Terumah, 168b)

וְשֶׂמֵחְתְּ לִפְנֵי יהו״ה אלהי״ך, אפשר לקיים בזמן הזה, דָּא אִיהוּ בְּכוֹס שׁל בְּרָכָה זה נאמר בכוס של ברכה, כי בַּד בְּרִיךְ בַּר נְשׁ בְּכוֹס שׁל בְּרָכָה כשהאדם מברך ברכת המזון על כוס של ברכה, אִצְטְרִיךְ לְּמֶחְדֵּי צריך לשמוח בפנימיות לבו, וּלְאַחְזָאָה חֶדְנָה וגם צריך להראות שמחה בחוץ, יְלָא עֲצִיבוּ כְּלַל ולא יהיה בעצבות כלל ויסיר הדאגות מלבו כדי שלא יהיה חלק לחיצונים בברכת המזון, כי בֵּינְן דְּנְטִיל בַּר נָשׁ כּוֹס שֶׁל בְּרָכָה כיון שאדם לוקח הכוס של ברכה בידו, קַדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא קְאֵים עַל גַּבֵּיה הקב״ה עומד עליו, ולא רק לפניו כמו בשעת האכילה, לכן וְאִיהוּ אַצְטְרִיךְ לְעטוף ראשו בשמחה, כדי שיהיה כסא להשראת השכינה העומדת עליו, וּלְבָרְכָא עַל הַכּוֹס בְּמוֹתַב הְּלָתָא וצריך להכוס במושב שלשה שאכלו כאחד.

#### —Matok MiDvash—

"And you shall rejoice before Hashem, your God..." <sup>61</sup> It is possible to fulfil this in our times through the *kos shel berachah*, for when a person recites *bircas hamazon* over a cup of [wine], he must rejoice in the inner recesses of his heart, and to express happiness outwardly, too. One should not be in any kind of sadness at all, and he should remove all worry from his heart, so that there should not be a portion for the *chitzonim* in *bircas hamazon*. For when a person takes a *kos shel berachah* in his hand, *HaKadosh Baruch Hu* stands over him, and not just before him as during the meal. Therefore, one must cover his head <sup>62</sup> in joy, to serve as a "seat" for the *Shechinah* that stands over him. And it is necessary to recite [*bircas hamazon*] over a cup when three sat together to eat as one.

<sup>61.</sup> Devarim 27:7

**<sup>62.</sup>** Covering the head is one of the ten things required for a *kos shel berachah* (cup of blessing), as taught in *Maseches Berachos* (51a), and mentioned earlier.

כפי השמחה שבברכת המזון כך הם הברכות וההשפעות, בו יבואר שכפי שמברך ברהמ"ז בשמחה ועין מובה, כך יושפע לו שפע בשמחה ובהרחבה, וישים אל לבו ורצונו לתת ברכותיו לכבוד השכינה הק' ובכך הוא זוכה לעמר אותה כראוי.

(מקור המאמר בוהר פר' ויקהל דף ריח ע"א ובביאורינו כרך ח עמ' תסו-חסט)

כמה הָאַיהוּ מְבַרֶךְ בָּחָדְוָה וּבְעֵינָא טַבַא כמו שהוא מברך בשמחה ובעין טובה, הַכִּי יַהַבִּין לֵיהּ בָּחֶדְוָה וּבְעֵינָא טַבָא כך נותנים לו ברכות ושפע בשמחה ובעין טובה, וּבְגִין כָּךְ לָא יִשְׁתְּכַח עָצִיב כִּלַל ועל כן לא יהיה בעצבות כלל בעת סעודתו אָלָא בְּחֶדְוָה וּבְמָלִין דְאוֹרְיִיתָא אלא בשמחה

#### —Matok MiDvash=

### According to the Joy of *Bircas HaMazon* are the Blessings and Abundances

Here will be explained that just as one recites bircas hamazon joyously and generously, so too will flow upon him joyfully a great abundance. And one should intend to recite the blessings in honour of the Holy Shechinah, and through this he will merit to "crown" the Shechinah fittingly.

(Source: Zohar II on Vayak'hel, 218a)

Just as one recites a berachah joyously and generously, in turn he is given blessings and abundance joyously and generously. Therefore, one should not be in a state of sadness at all during the meal, 63 rather one should be in a state of joy, and speak words of Torah upon the meal table.

<sup>63.</sup> With the exception of the time when he recites the perek of Tehillim remembering the destruction of Yerushalayim and the Beis HaMikdash, as mentioned and explained above.

ובדברי תורה שילמוד על השלחן, וְישׁוֵּי לְבֵּיה וּרְעוּתֵיה לְמֵיהַב בְּרָכָה דָּא וישים את לבו ורצונו לתת ברכה זו של ברכת המזון אל השכינה, בְּרְזָא דְּאִצְטִרְיֹךְ בסוד הזה שלמדנו להמשיך שפע ברכות אל השכינה.

ואמר עוד כי רָזָא הָכָא יש כאן סוד בענין ברכת המזון, והוא כי אַרְבַּע רְתִיכִין שַׁלִּיטִין בְּאַרְבַּע סְטְרִין וּמַשְׁירְיָין ארבע מרכבות השולטות בד׳ רוחות ומחנות של מלאכי ארגמ״ן, אָתְזָנוּ מֵהַהִיא בִּרְכָתָא דְּשְׂבְעָא נזונים מברכה ההיא שעל השובע, וּבְאִינּוּן מִלִּין דְּבָרוּךְ אַתְּחָה ובאלו הדבורים של ברוך אתה שבברכת המזון, אִתְהַנֵי וְאִתְרַבֵּי וְאִתְעַשְׁר בֵּיהּ נהנה ונגדלת ומתעטרת בהם השכינה, לכן וּמַאן דְּמְבַרָּךְ ומי שמברך ברכת המזון, אָצְטְרִיךְּ

#### —Matok MiDvash—

One should direct his heart and will to give this *berachah* of *bircas hamazon* to the *Shechinah*, in the secret which we have learned previously regarding drawing the abundant blessings towards the Shechinah.

There is a further secret here regarding bircas hamazon: There are four "chariots" that rule over the four directions and camps of the malachim Argaman. 64 They are sustained through the berachah of satiation [i.e., a berachah acharonah]. Through the recitation of those words "Baruch Atah..." in bircas hamazon, the Shechinah benefits, becomes magnified, and is crowned. Therefore, one who recites bircas hamazon must have the will to make a berachah joyously and generously, and of this it is written, "A generous one will be blessed [yevorach]..." 65 And Chazal taught (Sotah 38b): "Do not read

**<sup>64.</sup>** "Argaman" (ארגמ"ו) is an acronym for the chief malachim Uriel, Raphael, Gavriel, Michael, Nuriel.

<sup>65.</sup> Mishlei 22:9

רְעוּתָא בְּקֶדְנָה וּבְעֵינָא טָבָא צריך להיות רצונו לברך בשמחה ובעין טובה, וְעַל דָּא כְתִיב ועל זה כתוב טוֹב עַיִן הוּא יְבוֹרֶךְ ואמרו חז״ל (פוטס דף לְעַל דָּא כְתִיב ועל זה כתוב טוֹב בעין היינו שיברך להקב״ה בעין טובה.

ברכת המזון בשלשה צריך כוס, יתבאר בו שכום של ברכה צריך שיהיה בו עשרה דברים, וסוד הדבר שרק שלשה שאכלו כאחד צריכים לברך על הכוס, וענין הלשון שאומר המזמן נברך שאכלנו משלו.

כאן מבאר הלכות מלוקמות בענין ברכת המזון

(מקור המאמר בזהר חדש רות דף קו ע"ב ובביאורנו כרך ג עמ' תקעג - תקעד)

#### —Matok MiDvash—

'yevorach' [will be blessed], but 'yevarech' [will bless]," meaning that one should bless HaKadosh Baruch Hu generously.

## Bircas hamazon with three people requires a "cup of blessing"

Here will be explained that the *kos shel berachah* [over which *bircas hamazon* is recited] requires ten things, as well as the secret of why specifically three people who ate together must recite *bircas hamazon* over a cup of wine, and the meaning of the invitation *nevarech sh'achalnu mishelo*, "Let us bless, [for] we have eaten from what is His." 66

(Source: Zohar Chadash on Rus, 106b)

<sup>66.</sup> This phrase is generally translated as: "Let us bless He, of Whose we have eaten". This indeed is the intention of the phrase. However, the literal translation of the phrase is "Let us bless, [for] we have eaten from what is His". The Zohar picks up on this, and explains the deeper meaning behind why this particular language was instituted.

כמו שֶׁל בְּרָכָה צָּרִיףְ עֲשֶׂרָה דְּבָרִים, כְּמָה דְּאָתְעָרוּ בְּהוּ רַבְּנָן כמו שנתעוררו החכמים לבארו (נמס׳ נוטל בשתי ידיו, ונותנו בימין, ומגביהו מן ושטיפה, חי, מלא, עיטור, עיטוף, נוטלו בשתי ידיו, ונותנו בימין, ומגביהו מן הקרקע טפח, ונותן עיניו בו, ויש אומרים אף משגרו במתנה לאנשי ביתו.

ואמר כי בּרְכַּת הַמְּזוֹן בִּשְׁלֹשָה שאכלו כאחד, צְּרִיךְּ כּוֹס של ברכה, שֶׁלֹא בְּשְׁלֹשָה שאכלו כאחד אֵין צְּרִיךְּ כּוֹס, מֵאי טַעְמָא מהו הטעם, בְּשְׁלֹשָה שאכלו כאחד אֵין צְּרִיךְּ כּוֹס, מֵאי טַעְמָא מהו הטעם, ואומר דְּכוֹס שֶׁל בְּרָכָה שהוא סוד [ספירת] המלכות, אַינוֹ מִתְבָּרַךְּ אָלָא בְּשׁלֹשָה וּלְמַעְּלָה שהם שלשה אבות [ספירות] חסד גבורה תפארת, וּמְשְׁלֹשָה וּלְמַעְלָה עד אין שיעור, הָא בְּחוֹת מִשְׁלֹשָה, לֹא אין צריך כוס של ברכה, לפי שאין המלכות מתברכת אלא בשלשה, (וכן כתכ האכיז"ל בּס׳ שער המלות פרשם עקב).

#### —Matok MiDvash—

The *kos shel berachah* requires ten things, as explained by our Sages (*Berachos* 51a): it needs to be rinsed, washed, undiluted, full, and adorned; the person's head must be covered, the cup raised with two hands, held by the right hand, lifted at least one handbreadth high, and gazed upon. Some say also that it should be given as a gift to members of one's household.

If three recite bircas hamazon, having eaten together, a kos shel berachah is required. If three did not eat together, a kos shel berachah is not required. What is the reason? The kos shel berachah is the secret of Malchus, and cannot be blessed but with three—corresponding to the three Patriarchs, who correspond to [the Sefiros of] Chessed, Gevurah, and Tiferes—or more than three. However, if there are less than three, a kos shel berachah is not required, for Malchus cannot be blessed but with three. (This was also explained by the Arizal in Sha'ar HaMitzvos on Ekev.)

בּשְׁלֹשָׁה שאכלו כאחד אָמְרוּ רַבְּנָן, דְּהוּא אוֹמֵר נְבְבֵךְ שֻׁאָכַלְנוּ מִשֶּׁלוֹ,

ַּהְכָּא לְּא אָמְרֵי לְמַאן מְבָרֵךְ כאן אין אומרים למי מברך, אַף

עַל גַּב דְּשְׁלֹשָׁה אִינּוּן אף על פי שהם שלשה לֹא אָמַר לֹא מפרש נְבָרֵךְ

לְמִי שֶׁאָכַלְנוּ מִשְּׁלוֹ, אוֹ לַשֵּׁם שאכלנו משלו, וְלָא אָמְרֵי ואין המברך

אומר אָלָא נְבְרֵךְ שֻׁאָכַלְנוּ, וְלָא אָמְרֵי לְמַאן ולא אומרים למי מברכים,

(לפי שמברכים למלכות לכן לפעמים אין מוכירים שום שם, כמבואר פוסר פ׳ בשלח דף ס ע״ב).

סגולת ההסתכלות בכום של ברכה, בו יובא ענין ההסתכלות בכום של ברכה, לפי שאז ממשיך ומשפיע בהשכינה את הברכות מהקב"ה, וכונת

#### =Matok MiDvash=

Regarding three who ate together, our Sages taught to say *nevarech sh'achalnu mishelo*, "Let us bless, for we have eaten from what is His." We do not say to *whom* we are blessing! Although there are three people, we do not say from whom we have eaten, or mention any name [of God]. (This is because we are blessing *Malchus*, so no name is mentioned, <sup>67</sup> as explained in the Zohar on *parashas Beshalach*, 60b.)

### The Segulah in Gazing Upon the Kos shel Berachah

Here will be explained the idea behind gazing upon the kos shel berachah, for through this one causes the Shechinah to draw blessings from

<sup>67.</sup> The Zohar teaches that the defining quality of *Malchus* is that it doesn't have any inherent Light of its own. Its job is to manifest and reveal the Light of the other nine *Sefiros*. For this reason, *Malchus* is sometimes depicted as not having its own name, indicative of the idea that it has no "being" of its own, but rather acts as a recipient of the other nine *Sefiros*, manifesting their power and essence.

הברכה שאכלנו משלו, דהיינו שמוסכם עלינו לברך את השכינה שמבחינה זו אכלנו.

(מקור המאמר בזהר חדש רות דף קו ע"ב ובביאורנו כרך ג עמ' חקעד)

הָכָא אִיתְעָרוּ רַבְּנָן כאן נתעוררו החכמים, ואמרו כי דְּהַאי כּוֹס שֶׁל בְּרָכָה קְיִימָא קַמֵּיה שזה הכוס של ברכה עומד לפני האדם, וְעֵינוֹי מִסְתַּבְּלִין בְּרָכָה בָּה ועיניו צריכות להסתכל בו, וְרָזָא וסוד הדבר מה שכתוב הְּמִיד עֵינֵי יהו״ה אלהי״ך בָּה [בספירת המלכות, השכינה], ובזה ההסתכלות משפיע בה את הברכות, וְהַהוּא כּוֹס שֶׁל בְּרָכָה שהיא [ספירת] המלכות, נְטַל בְּרְכָן וּמְזוֹנֵי מְגוֹ שְׁלשָׁה אֲבָהָן מקבלת ברכות ומזונות מג׳ אבות שסס ג׳ ספירות מסד גטרס תפחכת וּמַהוּא מְזוֹנָא דְּאִיהוּ נְטַל אֲנַן אָכְלֵי ומאותו המזון מסקר גטרס תפחכת המלכות] מקבלת אנו אוכלים.

#### =Matok MiDvash=

HaKadosh Baruch Hu. Also, the meaning behind sh'achalnu mishelo, that [the three] are in agreement to bless the Shechinah, from whose abundance they ate.

(Source: Zohar Chadash on Rus, 106b)

The Sages were roused up here to say: when the kos shel berachah stands before a person, his eyes must gaze upon it. The secret here is what is written "...the eyes of Hashem, your God, are always upon it..." 68 upon Malchus, and through gazing upon it blessings come forth, for the kos shel berachah is Malchus, and receives blessings and sustenance from the three "patriarchs" of Chessed, Gevurah, and Tiferes. It is from that sustenance which Malchus receives that we eat.

נט

וְעַל דָּא מִסְתַּכְּלִין בָּה ועל כן אנו מסתכלים בכוס בשעת ברכת המזון,
וְאָמְבִי נְבְרָבְּ שֻׁאָכַלְנוּ מִשֶּׁלוּ, דהיינו נַסְבִּים דַּעְתַּנוּ לְבְרָבָא נסכים
בדעתנו לברך את [ספירת המלכות], בְּגִין דְּאָכַלְנוּ מִשְׁלוֹ לפי שאכלנו משלו,
דהיינו ממלכות שהיא סוד הכוס, מַהַהוּא מְזוֹנָא דְּאִיהוּ נְטֵיל לְמֵיזַן עָלְמָא
מאותו המזון שהיא מקבלת כדי לזון את בני העולם, ועל כן אין צריך להזכיר
בפה למי מברכים, כי די בהסתכלות הכוס הרומז על [ספירת] המלכות.

בהכנה לברכת המזון מתקן את השכינה ומכניע הסמ"א, בו יתבאר שהשכינה הקדושה מתברכת בברכת המזון רק אם אנו נזמין אותה ונאמר הב ונברך מלשון הזמנה, והנה בעת אכילת האדם בסעודה עומדת השכינה

#### —Matok MiDvash—

Therefore, we must look at the kos shel berachah during bircas hamazon, and recite nevarech sh'achalnu mishelo, meaning that we are all in agreement to bless Malchus, for we have eaten from His, meaning from Malchus—the secret of the cup. We have eaten from that sustenance which [Malchus] receives in order to nourish the whole world. Therefore, it is not necessary to mention to whom we are blessing, for it is enough to gaze upon the cup, which alludes to Malchus.

## In preparing for bircas hamazon the Shechinah is rectified and the Sitra Achra is subdued

Here will be explained that the Holy *Shechinah* is blessed during *bircas hamazon* only if we "invite" the *Shechinah* and recite "Let us bless..." in the form of an invitation. When a person is eating, the *Shechinah* is standing over him and receiving its portion—which are the holy sparks [in the

ונומלת חלקה מהסעודה דהיינו הניצוצות הקדושים, וע"י בירור הניצוצין באכילה בקדושה וברכות בכונה מתברכת השכינה והסמ"א נכנעת.

(מקור המאמר בוהר פר' בלק דף קפו ע"צ ובביאורנו כרך יג עמ' שפו)

אָמַר רַבִּי יְהוּדָה לְרַבִּי יִצְחָק, כִּדְדָמֵי לָן הַאי יְנּוּקְא לָאו בַּר נָשׁ הוּא נדמה לנו שזה הינוקא [בנו של רב המנונא] אינו בן אדם, אלא הוא מלאך (ע" נמס׳ שנס דף קינ ע"ב, וו"ל קרי עליס ליס דין נו נש, פוש"י אלא מלאן), אָכְלוּ החברים, וְהַהוּא יְנוּקְא הְוָה אָמַר מִלֵּי הְאוֹרַיִיתָא וְחִדּוּשֵׁי אוֹרַיִיתָא וזה הינוקא היה אומר לפניהם דברי תורה וחידושי תורה.

אָמְרוּ הַבּ וְנְבְּרִיךְּ תּן לנו כוס יין ונברך עליו ברכת המזון, אָמַר לְּהוּ, יָאוּת אָמְרְתּוּן אמר להם יפה אמרתם ״הב ונברך״, בְּגִין דִּשְׁמָא קַדִּישְׁא

#### Matok MiDvash=

food]. Through the extraction of these sparks in the process of eating in holiness and the recitation of blessings with *kavanah*, the *Shechinah* is blessed and the Sitra Achra is subdued.

(Source: Zohar III on Balak, 186b)

Said Rabbi Yehuda to Rabbi Yitzchak: "It seems that this Child is not human—he must be a *malach*!" <sup>69</sup> The companions <sup>70</sup> ate while the Child was speaking words of Torah before them and revealing new insights.

They said, "Let us bless..." i.e., give us a cup of wine so that we can recite bircas hamazon upon it. [The Child] said:

**<sup>69.</sup>** This section of the Zohar is about the *Yenuka*, a precocious child who teaches the Sages a number of very deep secrets. He is said to be the son of Rav Hamnuna Saba, one of the great mystics of the Zohar, and a contemporary of Rabbi Shimon bar Yochai.

<sup>70.</sup> The Sages of the Zohar are typically referred to as chaverim, "companions".

סב

לָא מִתְבְּרַךְ בִּבְרָכָה דָּא אֶלָּא בְּהַזְמָנָה לפּי שהשם הקדוש שהוא השכינה, אינו מתברך בברכת המזון אלא בהזמנה.

פְּתַח וְאָמֵר הינוקא אֲבָּרְכָה אֶת יהו״ה בְּכָל עֵת תמיד תהלתו בפי, שאל וְכִי מַה חָמָא דְּוִד לוֹמֵר וכי מה ראה דוד לומר אֲבְרְכָה אֶת יהו״ה שאם הוא רוצה לברך את ה׳, יאמר ברוך ה׳, ולמה אמר אברכה, והשיב אֶלְא חָמָא דְּוִד דְּבָעֵי הַוְּמְנָה אלא ראה דוד שברכת המזון צריך הזמנה, וְאָמֵר הְמָע דְּבַרְכָה לכן הקדים ואמר ״אברכה״ שהוא לשון הזמנה, בְּגִין דְּבְשַׁעְתָּא דְּבַר נְשׁ יְתִיב עַל פְּתוֹרְא לפי שבשעה שאדם יושב על השלחן לאכול סעודתו, שָׁכִינְתָּא קַיִּיכְא תַּמְן השכינה עומדת שם, כי יש בהמאכל חלק השכינה ליבות היים בל המאכל חלק השכינה ביבות שב, כי יש בהמאכל הבי הביבות היים ביבות היים בהמאכל הביבות היים ביבות היים היים ביבות היים ביבות

#### =Matok MiDvash=

"You have spoken well in saying 'Let us bless', for the Holy Name, the *Shechinah*, is not blessed in *bircas hamazon* without an invitation."

The Child opened the discourse with the verse, "I shall bless Hashem at all times; praise of Him is ever in my mouth." Why did Dovid see it fitting to say "I shall bless Hashem" when he could have just said "Hashem is blessed"? Why did he say "I shall bless" (i.e., in future tense)? He answered: Dovid saw that bircas hamazon requires an invitation. This is why he said "I shall bless", in the form of an invitation. When a person sits to eat at his table, the Shechinah stands there with him, for in the food is a portion for the Shechinah—those holy sparks contained within the food. The Shechinah benefits from those sparks, for "[...man does not live on bread alone, but] on all that the Mouth of God decrees does a man live." And with the strength received

<sup>71.</sup> Tehillim 34:2

**<sup>72.</sup>** Devarim 8:3

שהוא הנצוצין קדישין שבמאכל ההוא, ומזה נהנית השכינה, כי על כל מוצא פי ה׳ יחיה האדם, ובכח זה יעסוק בתורה ובמצות. וְסְטְרָא אַחְרָא קְיִימְא תַּמְיֹן וגם הסטרא אחרא עומד שם, כי יש בהמאכל גם צד הקליפה שהוא החומר והגס שבמאכל, שממנו נהנה הגוף והחומר, ומזה נהנה הסטרא אחרא, לכן צריך הזמנה לומר אנו מברכים להקב״ה ולא לסטרא אחרא.

בַּד אַזְמִין בַּר נָשׁ לְבָרְכָא לְקְדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא כשאדם מזמין עצמו לברך ברכת המזון להקב״ה, שְׁכִינְהָא אִתְהְקְנַת בְּהַזְמְנָה דָּא לְגַבֵּי עֵילָא לִקבּלָא בִּרְכָאן אז השכינה מתתקנת על ידי הזמנה זו כלפי מעלה לקבל את לִקבּלָא בִּרְכָאן

#### ---Matok MiDvash=

from this [food], one engages in Torah and *mitzvos*. <sup>73</sup> The *Sitra Achra* is also standing there, for food also has *kelipah*—the physical substance and material of the food—from which the body derives benefit, and from this, the *Sitra Achra* benefits, too. Therefore, an invitation is required to clarify that we are blessing Hashem, and not the *Sitra Achra*.

When a person makes an invitation to recite *bircas hamazon* to Hashem, the *Shechinah* positions itself to receive the blessings from *Binah* above, for through the selection (and elevation) of the sparks comes abundant blessings to the *Shechinah*. <sup>74</sup> Thereby the *Sitra Achra* is subdued, for through

**<sup>73.</sup>** This, of course, adds strength to the *Shechinah*, thus benefitting the *Shechinah*.

<sup>74.</sup> The Sefirah of Binah is one of the three mochin, the higher Sefirot. Binah is known as the "Mother" component of the Sefirah system. When the sparks are selected and elevated, they are elevated into the Mother Sefirah of Binah. There they are integrated and are joined to new abundance (shefa) of holiness and blessing from Above, and this new abundance of shefa is then passed down from Binah to the Shechinah, also known as Malchus.

הברכות מן [ספירת] הבינה, כי על ידי בירור הנצוצין, יורד שפע ברכה להשכינה, וְסְטָרָא אַחְרָא אַתְּכַּפְּיָיא ואז הסטרא אחרא נכנע, כי על ידי האכילה בקדושה והברכות בכונה, הוציא ממנו הנצוצין שהם היו חיותו, וגם על ידי זה הפריד הקליפה מהקדושה לכן הוא נכנע, וְאִי לָא אַזְמִין בַּר נְשׁ לְבְרְכָא לְקְדְשָׁא הַקְליפה מהקדושה לכן הוא נכנע, וְאִי לָא אַזְמִין בַּר נְשׁ לְבְרְכָא אַחְרָא שׁוֹמֵעַ בְּרִיךְ הוּא ואם האדם אינו מזמין עצמו לברך להקב״ה, סִטְרָא אַחְרָא שׁוֹמֵעַ וּמְכַעַשְׁכְּשָׁבְשָׁ לְמֶהְוֵי לֵיה חוּלָקָא בְּרָהִהיא בְּרָכָה אז הסטרא אחרא שומע ומכשכש ודוחק עצמו שיהיה לו חלק בברכה ההיא, כי אם לא הזמין האדם לברכת המזון כשאכלו שלשה כאחד, אז הוא חוזר ומכניס את הנצוצין שנתבררו כבר ביד הקליפה, ועל ידי זה הוא דוחק עצמו להיות לו חלק בשפע הברכות.

על ידי הברכה משפיע לשכינה, מובא בו חומר ענין הברכה על אכילת איסור שבזה ממשיך כח ומשפיע לסמרא אחרא, וכשאוחז בידו

#### —Matok MiDvash=

eating with *kedushah* (holiness) and reciting blessings with *kavanah* the sparks (which are the life force) are extracted and the *kelipah* is removed from the *kedushah*, defeating the *Sitra Achra*. If a person does not invite to bless Hashem, the *Sitra Achra* becomes aware of this and takes a portion of the *berachah* for itself. When three ate together and an invitation for *bircas hamazon* was not made, [the *Sitra Achra*] returns and is able to place the sparks back into the *kelipah*, and thus takes a portion in the abundance of blessings.

## The Shechinah Receives Abundance Through Recitation of a Berachah

Here will be explained that when one recites a berachah on a fruit that is forbidden to eat, he is

דבר אכילת היתר ומברך עליו, זו היא ההזמנה שמשפיעה שפע להשכינה.

(מקור המאמר בזהר פר' בלק דף קפו ע"ב ובביאורנו כרך יג עמ' שפו-שפח)

אָי תֵימֶא בְּשְׁאָר בְּרְכָאן אַמַאי לָא אִית הַזְּמְנָה אם תאמר למה דוקא בברכת המזון צריכים הזמנה, ולמה בשאר ברכות אין צריכים הזמנה, ומשיב אֶלְא הַהוּא מִלְּה דְּבְרָכָה דְּקָא מְבְרְכִין עֲלָה, אִיהוּ הַזְּמְנָה אלא אותו הדבר בעצמו שמברכים עליו, כשאוחזו בידו כדי לברך עליו, הוא ההזמנה. והענין הוא כי אסור לאדם ליהנות מן העולם הזה בלא ברכה, מפני שהכל של הקב״ה, והאדם קונה אותו בברכתו (ממח״ל ממס׳ נוכות דף לה ע״נ), אם כן כשאדם נוטל איזה פרי בידו כדי לברך עליו, מורה שהברכה היא להקב״ה שהוא בעל הפרי, ואין לזולתו חלק בה, וזו היא ההזמנה.

#### =Matok MiDvash=

imbuing the *Sitra Achra* with energy. However, when one holds a food that is permitted to eat, and recites the *berachah* on it, he is imbuing the *Shechinah* with abundant energy.

(Source: Zohar III on Balak, 186b)

If you ask: why is it specifically with *bircas hamazon* that an invitation is required, and not any other blessings? This is because the item itself that the *berachah* is being recited on, when one takes it into his hand, serves as an "invitation". The explanation for this is as follows: It is forbidden for a person to enjoy anything in this world without reciting a *berachah*, for everything belongs to Hashem, and a person "acquires" the thing through his *berachah* (as explained by *Chazal* in *Berachos* 35b). Thus, when a person takes a fruit in his hand in order to recite a blessing on it, it is evident that the *berachah* is for Hashem—the true owner of the

וְתָא חְזֵי דְּהָכִי הוּא ובא וראה שכך הוא, דְּהַאִי דִּמְבֶרֵךְ עַל פְּרִי כי זה שמברך על הפרי, הַהוּא פְּרִי אִיהוּ הַזְמְנָה, וּמְבֶּרְכִין עֲלֵיהּ אחיזת הפרי בידו היא ההזמנה, ומברכים עליו, וְלֵית לֵיהּ חוּלְקְא לְסִטְרָא אַחֲרָא ואין לו חלק לסטרא אחרא בזה, וְקוֹּדֶם דָּא ולפני שהפרי היה ראוי לאכול, דהיינו דַּהְוָה הַהוּא פְּרִי בִּרְשׁוּת דְּסִטְרָא אַחֲרָא כשהיה הפרי ברשות הסטרא אחרא שהיה ערלה, לָא מְבַרְכִין עֲלֵיהּ אין מברכים עליו, וּכְתִיב

#### =Matok MiDvash=

fruit—and there is no portion belonging to anyone else, so it serves as an invitation.<sup>75</sup>

Come and see, for this is how it is: when one who recites a *berachah* on a fruit, the act of holding it in the hand is the invitation itself, and so he can make the *berachah*, without any portion going to the *Sitra Achra*. Previously, when the fruit was not fit to be eaten due to *orlah*, <sup>76</sup> it was in the domain of the *Sitra Achra* and therefore a *berachah* could not be recited over it, as it is written "...it may not be

<sup>75.</sup> When a person holds the fruit in his hand and makes a berachah, He is acquiring the fruit from Hashem, Who is the Creator of all things. There is no potential third party involved that would require a verbal invitation to clarify to whom the berachah is being made. This is very different than in the case of bireas hamazon where there is a third party potentially involved. Besides Hashem, Who gave this person the food he ate, there is lehardil, the Sitra Achra, who is anxiously waiting to receive benefit from his meal. Thus, the person has to clarify that his intention is directed solely to Hashem. (However, it should be noted that as long as the tree is still in its three years of orlah, it is considered in the domain of the Sitra Achra, as will be explained here in the Zohar.)

<sup>76.</sup> Fruits produced in the first three years of a tree's life are *orlah*, and are not permitted to be consumed.

כמו שכתוב בערלה לא יֵאָכֵל, וטעם הדבר בְּגִין דְּלָא יְבָרְכוּן עַל הַהוּא בְּרִי בשביל שלא יברכו על הפרי של ערלה, וְלָא יִתְבְּרַךְ סְטְרָא אַחָרָא כדי שלא יתברך הסטרא אחרא, כי אם יברך על פרי של ערלה, ישפיע שפע אל הסטרא אחרא, אבל בֵּיוָן דְּנְפַק מֵרְשׁוּתֵיה מיד שיצא הפרי מרשותו, אחר שלש שנות הערלה, יֵאָכֵל אז מותר באכילה, וּמְבְּרְכִין עֲלֵיה ומברכים עליו, כי על ידי הברכה ישפיע השפע להשכינה, כי כבר יצא מרשות הסטרא אחרא, וְאִיהוּ הַזְמְנָהְ לְבַרְכָתְא ואחיזת הפרי בעצמו כדי לברך עליו היא בעצמה ההזמנה לברכה.

וְכֵן כָּל מִילִּין דְּעָלְמָא דְּקָא מְבְרְכִין עְלַיְיהוּ וכן כל הדברים שבעולם שמברכים עליהם, כְּלְהוּ הַזְּמְנָה לְבְרְכָתָא אחיזת כולם היא בעצמה ההזמנה אל הברכה, וְלֵית בְּהוּ חוּלְקָא לְסִטְרָא אַחְרָא ואז אין בהם חלק לסטרא אחרא.

#### -Matok MiDvash-

eaten."<sup>77</sup> The reason [it cannot be eaten] is so that a *berachah* will not be recited on *orlah* fruit, and thus the *Sitra Achra* won't be blessed. Because if one would make a *berachah* on *orlah* fruit, he would imbue the *Sitra Achra* with energy. However, after three years of *orlah*, when the fruit is no longer in the domain of the *Sitra Achra*, it is permitted to be eaten and for a *berachah* to be recited, because through the *berachah* the *Shechinah* will be imbued with abundant energy. Holding the fruit itself in order to recite the *berachah* on it serves as the invitation for the *berachah*.

So, too, with all items in this world upon which a *berachah* is recited—holding them serves as the invitation for the *berachah*. Thereby, there is no portion in them for the *Sitra Achra*.

סח

בהזמנה בפה נעשה הכום מרכבה לשכינה, בו מובא ענין מעלת הכום של ברכה, שהוא לכבוד השכינה הנקראת כום של ברכה, ודוקא בהזמנה בפה עושה את הכום מרכבה לשכינה.

(מקור המאמר בוהר פר' בלק דף קפו ע"ב ובביאורנו כרך יג עמ' שפט - של)

אָי תֵימֶא אוּף הָכִי לְבִרְכַּת זִמּוּן כַּפָּא דְבִרְכָתָא הְוָה הַזְּמְנָה אם תאמר אף בברכת הזימון, הכוס של ברכה בעצמו שלוקחים ביד הוא ההזמנה, כעין לקיחת הפרי בידו כדי לברך עליו, אם כן אַמַּאי הַב וְנבְּרִיךְּ למה צריך כאן עוד הזמנה באמירת ״הב ונברך״, ומשיב אֶלָּא הוֹאִיל וּבְקַרְמִיתָא כַּד הְוָה שְׁתֵי אָמֵר בּוֹבֵא פְּרִי הַגָּפֶן אלא הואיל שבתחילה בששתה יין באמצע הסעודה ובירך ברכת בורא פרי הגפן, הָא הַזְּמְנָּה הְבֵוֹי הרי אז אחיזת הכוס היתה הזמנה לברכת בורא פרי הגפן, ולא לברכת המזון, היא אחיזת הכוס היתה הזמנה לברכת בורא פרי הגפן, ולא לברכת המזון,

#### Matok MiDvash=

### Through a spoken invitation the cup becomes a "chariot" for the *Shechinah*

Here will be explained the significance of the *kos shel berachah*, which is in honour of the *Shechinah*, called "*kos shel berachah*". It is specifically through a spoken invitation that the cup becomes a "chariot" for the *Shechinah*.

(Source: Zohar III on Balak, 186b)

If you say: with bircas hamazon, too, the holding of the kos shel berachah should serve as the invitation (like the holding of the fruit in the previous case)! If so, why is it necessary to recite another invitation with hav v'nivrich? The answer is because earlier in the meal one drank wine and recited the berachah of borei pri hagafen. There, holding the cup of wine served as the invitation for that berachah, but not for bircas hamazon. Now, for bircas hamazon, it is

וְהַשְּׁהָּא לְּבִרְכַּת מְזוֹנָא בָּעִינַן שִׁנּוּי לְהַזְמְנָה אַחֲרָא ועתה לברכת המזון צרכים שינוי להזמנה אחרת, להראות דְּהָא כַּסְּא דְּא לְקִדְשְׁא בְּרִיךְ הוּא ברכה, בי כוס זה הוא להקב״ה, דהיינו בשביל השכינה הנקראת כוס של ברכה, וְלָאו לִמְזוֹנָא ולא בשבילו ליהנות ולזון עצמו ממנו, וּבְגִין כָּךְ בְּעֵי הַזְמְנָה וְלָאו לְמָזוֹנָא ולא בשבילו ליהנות ולזון עצמו ממנו, וּבְגִין כָּךְ בְּעֵי הַזְמְנָה דְּכַּוּמְ וּלֹכן צריכים הזמנה בפה על ידי אמירת ״הב ונברך״, שעל ידי זה עושים את הכוס מרכבה להשכינה, ובאחיזת הכוס לא די, כי הרואה יאמר כי לשתותו הוא צריך.

בלשון נברך שאכלנו משלו מזמינים השפעה להשכינה, יתחוור בו הענין שמקדימים לומר "הב ונברך" שהוא כדי להפריד את הקליפות

#### =Matok MiDvash=

necessary to have a different invitation, to show that this cup is for Hashem, for the *Shechinah* which is called "kos shel berachah". It is not for the person himself to delight and nourish from! Therefore, it is necessary to recite an invitation by saying hav v'nivrich ("Let us bless…") through which the cup becomes a "chariot" for the *Shechinah*. It is not enough to only hold the cup, because someone observing him may think that he's just holding it because he needs to drink from it.<sup>78</sup>

# Through the words nevarech sh'achalnu mishelo abundance is drawn for the Shechinah

Here will be explained why we first state hav v'nivrich, in order to keep away the kelipos from the Holy Shechinah, while reciting nevarech sh'achalnu

<sup>78.</sup> And thus, holding the cup isn't an obvious invitation.

מהשכינה הקדושה, והזמנת "נברך שאכלנו משלו" הוא כדי להמשיך שפע בחינת הבינה אל השכינה הקדושה.

(מקור המאמר בזהר פר' בלק דף קפו ע"ב ובביאורנו כרך יג עמ' של)

אָי תֵּימָא נְבְרֵךְ שֶׁאָכַלְנוּ מִשֶּׁלוֹ דָּא הוּא הַזְּמְנָה אם תאמר הרי כשאומרים "נברך שאכלנו משלו" זה הוא ההזמנה, אם כן למה צריכים לומר לפני זה "הב ונברך", ואמר שאיני שואל על מה שחוזרים ואומרים בְּרוּךְ שֶׁאָכַלְנוּ כִי דָּא הוּא בְּרָכָה זה הוא כבר ברכת הזמון, ומשיב הָכִי הוּא וַדָּאי כך הוא ודאי שגם נברך שאכלנו הוא הזמנה, ואף על פי כן צריך הזמנה אחרת מקודם, כי הזמנת הב לן ונבריך הוא אל [ספירת] המלכות כדי להפריד ממנה את החיצונים, אֲבָל נְבָרֵךְ הַזְּמְנָה אַחְרָא אִיהוּ אבל נברך שאכלנו משלו, היא הזמנה אחרת אל [ספירת] הבינה כדי להמשיך ממנה את השפע אל [ספירת] המלכות.

ומפרש ואמר הַזְּמְנָה דְּפוּמָא דְּקַדְמִיתָא כי הזמנה בפה בתחילה באמירת

#### —Matok MiDvash——

*mishelo* is to draw the abundance for the Holy *Shechinah* from the aspect of *Binah*.

(Source: Zohar III on Balak, 186b)

If you ask: when we recite nevarech sh'achalnu mishelo this serves as the invitation, so why do we need to say hav v'nivrich before this? Note that we are not asking about responding baruch sh'achalnu for that is already considered a part of bircas hamazon. The answer: while nevarech sh'achalnu is certainly an invitation as well, we nonetheless need another invitation before it, as hav (lan) v'nivrich is for Malchus, in order to separate from it the impure forces. Whereas, nevarech sh'achalnu mishelo is a different invitation for Binah, in order to draw from it the abundance for Malchus.

[The Zohar explains] that the first invitation by mouth of

״הב ונברך״, אִיהִי הַזְּמְנָה לְכוֹס דְּבְרָכָה סְתָם היא הזמנה לכוס של ברכה סתם, דהיינו להזמין את המלכות הנקראת כוס של ברכה, כדי שתקבל את השפע מן [ספירת] הבינה, וְהַאִּי כּוֹס כֵּיוָן דְּאַנְטִיל וכוס זה כיון שלוקחו בידו, אִיהוּ הַזְמְנָה אַחֲרָא בְּמִלְּה דְּנְבָרֵךְ לְגַבֵּי עָלְמָא עַלְאָה היא הזמנה אחרת בדיבור של ״נברך שאכלנו משלו״ כדי להזמין את עולם העליון שהוא [ספירת] הבינה, דְּכָל מְזוֹנִין וּבִרְכָאן מִתְּמָן נְפְקִין שכל המזונות והברכות יוצאים משם, לכן אומרים נברך שאכלנו משלו, וּבְגִין כָּף אִיהוּ בְּאֹרַח סְתִים ולכך הוא בדרך סתום, שאומרים בדרך נסתר שאכלנו משלו, ולא מפרשים משל מי אכלנו, דְּעָלְמָא עַלְּאָה סְתִים אִיהוּ לפי שעולם העליון של הבינה הוא סתום ונעלם, וְלֵית לְגַבֵּיה הַזְּמְנָה וֹאין אליו הזמנה אחרת, אֶלָּא דָּא כּוֹס דְּבְרָכָה אלא בכוס של ברכה הזה.

#### =Matok MiDvash=

hav v'nivrich is for the kos shel berachah, in other words, to invite Malchus, called "kos shel berachah", in order for it to receive the abundance from Binah. Once he takes this cup in his hand, there is now another invitation of nevarech sh'achalnu mishelo which is to invite the Supernal World, referring to Binah, from where all nourishment and blessings emerge, and so we say "Let us bless, for we have eaten from Him". We recite it in a "concealed" way, without explicitly mentioning from Whom we have eaten, for the Supernal World of Binah is concealed and hidden! And there is no other invitation for it except with this kos shel berachah.



# מאמרים מלוקטים מכתבי האריז"ל בעניני הסעודה והקודם לה

#### ברכת שהכל לפני המעודה

כבר ידעת מחלוקת הפוסקים, והוא מחלוקת האמוראים, אם צריך לברך על המים שבתוך הסעודה, ולכן מוב לנהוג לצאת ידי ספק שקודם שימול ידיו ישתה מים, פחות מרביעית, כדי שלא יתחייב בברכה אחרונה, ויכוין לפמור בברכה זו המים שבתוך הסעודה.

ופעם אחת שתיתי אני יותר מרביעית, והסתכל מורי במצחי ואמר

=Matok MiDvash=

# A Collection of Discourses from the Arizal Regarding the Seudah

### Reciting Shehakol Before the Meal

You are already familiar with the dispute between the *poskim*, dating back to a dispute between the *Amoraim*, whether one needs to recite a *berachah* over water that is drunk during a meal. Therefore, it is good to avoid any doubt by drinking some water before washing the hands [for the meal]. One should drink less than a *revi'is*, so that a *berachah acharonah* will not be required. In reciting the *berachah* [of *shehakol*], one should have in mind that his *berachah* should cover the water that will be drunk during the meal.

Once, I drank more than a revi'is, and my teacher [the Arizal]

לי שתית מים ולא ברכת אחריהן ברכה אחרונה. ואם יש יין בתוך הסעודה אין צריך לכל זה, כי ברכת היין פומרת כל מיני משקים, (שער המנות פר' עקב וכמ"ש הרא"ש ומביאו הטור שהרונה להסתלק מן הספק יעשה כן. וכן כתב בשו"ע סימן קעד סעיף ז).

# מן המים שהם בחינת חסד נכראים כל הנפשות וצרכיהם

בורא נפשות כו', וצריך לדייק ולומר על כל מה שבראת להחיות כו' לנוכח ולא על כל מה שברא דרך נסתר, ומעם היות בברכה זו (שהיא על המים) כללות כל הנבראים, כמ"ש בורא נפשות רבות וכו' וחסרונן, וכן על כל מה שבראת כו', המעם הוא

#### =Matok MiDvash=

looked at my forehead and said: "You have drunk water and have not recited the *berachah acharonah*." If there will be wine at the meal, none of this is necessary, since the *berachah* on wine covers all beverages.

(Sha'ar haMitzvos, Ekev)

# From water, which represents *Chessed*, come forth all living souls, and their needs

"In the blessing of *boreh nefashot* it is important to be careful to say "on all that *You* created..." in the second person, and not to say "on all that *He* created" in the third person. The reason the text of this *berachah* (which is recited over water) contains mention of all creations, as is said in the blessing that "[Hashem] creates many souls, and their needs..." and "over all that You created..." is because, as is known, all souls are created from water, meaning from the attribute

כנודע כי מן המים שהם בחסד, הם נבראים כל הנפשות, בסוד אברהם איש החסד שנאמר בו ואת הנפש אשר עשו בחרן, גם שאר הנבראים נמשכין משם, ובפרט כל ענין חסרונן של הנפשות שהוא מזונם אינן נבראים אלא מן המים המגדילים הצמחים והזרעים והתבואות, ואפילו הבעלי חיים צריכין להם כי הם אוכלים הצמחים, ונמצא כי שורש הכל הם המים, ולכן כולם נכללו בברכת המים.

# הזהירות והדקדוקים במצות נמילת ידים הכלי יהיה שלם בלי נקב וסדק, ותבדוק ידיך וצפרניך שלא יהא עליהם דבר חוצץ, ולא יהיו רמובים, ותשפך בשפע רביעית

#### Matok MiDvash=

of *Chessed*. This is the secret of Abraham, the man of *Chessed*, of whom it is said "and the souls which they had made in Charan..." [*Bereishis* 12:5] All other created beings also come from there. In particular, all the needs of the souls, i.e. their food, is "created" only from water, which irrigates and grows the plants and seeds and produce and, in turn, these feed the animals. Thus, we find that the root of all life is water, and therefore all living things are included within the blessing for water.

(Sha'ar HaMitzvos, Ekev)

עד

# Vigilance in the Particulars of the Mitzvah of Netilas Yadayim

The vessel [for washing] should be whole, without any perforations or cracks. Check your hands and fingers so

מים בשפיכה אחת על כל יד שתי פעמים (ויש אומרים שלש פעמים), ותזהר להפריד האצבעות ולהגביהם קצת כלפי מעלה, ותשפוך המים באופן שיבאו ויגיעו על כל שמח היד, מבפנים ומבחוץ עד קנה הזרוע, ובכל אורך האצבעות ובראשן וברחבן סביב, עד שלא ישאר שום מקום בלי מים, ותשפשף שתי ידיך יחד, ותגביהם נגד הראש, שנאמר שאו ידיכם קדש, ותברך בכונה ברכת על נמילת ידים, ואחר כך תנגבם יפה יפה שיהיו נגובים לגמרי.

#### ——Matok MiDvash——

that there is nothing intervening [between your hands and the water that will be poured on them], and that they are not wet [for the wetness also acts as an interruption]. Pour generously a revi'is of water, in a single pouring, twice on each hand (and some say three times). Be careful to separate the fingers and raise them a little bit upwards, and pour the water in such a way that they encompass the entire area of the hand, both front and back, up to the wrist, along the entire breadth of the fingers, top to bottom and all around, so that no spot is left without water. Rub your hands together, and raise them in front of your head, as it is said, "Raise your hands towards the Holy..." Then recite the berachah of netilas yadayim with kavanah, and then wipe your hands completely dry.

(Shulchan Aruch HaArizal, 158-162)

עה

### כונת נמילת ידים להעביר הקליפות

נמילת ידים היא להעביר הקליפה ההיא הנאחזת באצבעות ידיו,
ולא יתאחזו באכילתו.

בנמילת ידים כוונתינו היא לגרש משם הקליפות הנאחזות בהם,
ובתחלה אנו שופכים מימי החסד עליהם ורוחצין אותם,
להעביר הזוהמא שהיא הקליפות הנאחזות בהם, וזו היא בחי'
הרחיצה, ואח"כ היא הגבהתן למעלה אחר הרחיצה, כדי שלא
יחזרו הקליפות להתאחז בהם כבראשונה.

בתחלה תרחוץ ידיך ותשפוך מים על יד ימינך שתי פעמים, זו
אחר זו, ואח"כ תרחץ ידך שמאלית ותערה עליהם מים
שתי פעמים אחרים רצופים, ואח"כ תשפשף שני ידיך זו בזו, ותכוין

#### =Matok MiDvash=

# The Kavanah of Netilas Yadayim to Remove the Kelipos

The purpose of *netilas yadayim* is to remove the *kelipah* that is attached to the fingers so that they do not attach to one's food...

In *netilas yadayim*, our *kavanah* is to expel the *kelipos* that are attached to the hands. First, we pour waters of *Chessed* over them and wash the hands to remove the *zuhama*—which is the impurity of the *kelipos*—that is attached to them. After the washing, we raise our hands up so that the *kelipos* should not return to them...

First, wash your hands by pouring water over your right hand twice, one after the other, and then wash your left hand and pour water over it twice in a row. Afterwards, rub your hands together. Have the *kavanah*  כי מתגרשים הקליפות על ידי המים שהם מימי החסדים, כי החסד הוא המגרש הקליפות, כי אין אחיזתם אלא מצד הדין והגבורה, ואחר שנסתלקו הקליפות מן הידים, אז תגביה ידיך למעלה כנגד פניך, ואז תברך ברכת נמילת ידים. (שס) זהנה כאשר תגביה ידיך תכוין להכנים קשר הזרועות (הנקראים קובדו"ש) לפנים, ולא יהיו יוצאים ובולמים כמנהגם לאחורי הגוף, בסוד וכל אחוריהם ביתה (מלסיס־1 סס). (שס)

אמירת "מזמור לדוד" סגולה לפרנסה ולמזון הנפש מזמור לדוד ה' רועי לא אחסר וגו', מוב לומר אותו המזמור

#### ——Matok MiDvash———

that the *kelipos* are being expelled by the water, which comes from *Chessed*, because *Chessed* has the power to expel the *kelipos*, which stem from the side of *Din* and *Gevurah*. After the *kelipos* have been removed from the hands, then raise your hands up in front of your face and recite the blessing of *netilas yadayim...* 

And when you raise your hands up, make sure to keep your elbows inward, so that they do not stick out of the sides of the body, in the secret of "...and all their haunches were turned inwards." (*Melachim* I, 7:25)

(Sha'ar HaMitzvos, Ekev)

# Reciting Mizmor l'David (Tehillim 23) is a segulah for parnasah and is beneficial in satiating the soul

"A psalm of David, Hashem is my Shepherd, I shall not

קודם האכילה מפני שיש בו ז"ן תיבות [רמז לענין מזון], והאומרו לא יחסר לו מזונותיו, ומוב גם כן למזון הנפש.

(פע"ח שער ק"ש שעל המטה פרק יא)

#### ההנהגות בברכת המוציא

תקח הלחם בין שתי ידיך מזה ומזה ותברך המוציא כו', ובמילת המוציא תגביה שני ידיך האוחזות בלחם למעלה מעם, ואמרז"ל שצריך לדייק בה"א של המוציא להזכירה בפני עצמה כזה: ה' מוציא, כאילו הוא ב' ההי"ן. ואחר שתבצע הלחם צריך למבל פרוסת המוציא במלח ותכוין כי לח"ם ומל"ח [הם] אותיות שוות.

#### -Matok MiDvash=

lack..." It is good to recite this *perek* of *Tehillim* before eating because it has 57 words [the numerical value of *zan*, "sustain"] and one who recites it will not lack in sustenance. It is also good for satiating the soul.

(Pri Etz Chaim, Sha'ar Keriat Shema sh'al haMitah, Chapter 11)

# Proper Conduct in Reciting HaMotzi

Take the bread in both of your hands, between them, and recite hamotzi. At the word hamotzi, slightly raise your hands that are holding the bread. Chazal said that one must be careful to pronounce the hei of hamotzi on its own, like "ha-motzi", almost as if there were two hei's. And after you break the bread, it is necessary to dip the piece of bread in salt, and have in mind that "bread" [lechem, בלחם and "salt" [melach, מלח, are anagrams with the exact same letters.

בזהירות ממאכלות אסורות זוכים לסייעתא דשמיא עוד יש ענין אחר הלא הוא מה שנודע מ"ש רז"ל אין הקב"ה מביא תקלה ע"י בהמתן של צדיקים בההוא עובדא דחמורו של ר' פנחם בן יאיר, צדיקים עצמן לא כל שכן, והנה יש במאכלות כמה מקרים כגון אם יזדמן לפני האדם מאכל ובתוכו תערובת איסור כמו חלב או דם או נפל זבוב לתוכו או שאר מיני אסורין לאין קץ כגון מבל וכלאי הכרם כו', והנה האדם הנזהר תמיד במאכלו לפשפש בהם שלא יהיה בה שום איסור, מסייעין אותו מן השמים שלא תבא תקלה על ידו.. (שער המלות פר' עקנ)

#### =Matok MiDvash=

# By Caution in Abstaining from Forbidden Foods, Heaven Will Guide a Person Away from Failure

There is another idea, as revealed by *Chazal*, that *HaKadosh Baruch Hu* does not bring misfortune even upon the livestock of *tzadikim*, as we learn from the story regarding the donkey of Rabbi Pinchas ben Yair, so how much more so when it comes to *tzadikim* themselves! There are many instances where a food can become forbidden to eat. For example, if the food has a small impurity mixed into it like *chelev*, or blood, or a fly that fell into it, or endless kinds of other forbidden things, such as *tevel* and *kilei hakerem*, etc. If a person is always careful to check his food thoroughly so that there is nothing forbidden in it, he is assisted by Heaven so that no misfortune should come upon him (i.e., that he will never accidently eat something forbidden).

# באכילת המותרות מוסיף כח ליצה"ר

וכד מה שאדם אוכל בחול הרוב הולך אל החיצונית ואין בו רוחניות, כי אם חלק ההכרחי למזון הנפש שלא תתפרד מהגוף, והמותר מזה הוא מוסיף כח ליצה"ר, לכן אל יאכל מותרות בחול רק לקיום נפשו, ואז נאמר (משלי יג כה) צדיק אוכל לשובע נפשו.

# בלעיסת המאכל בדקות מבררים ניצוצי הקדושה שבתוכו

תכוין למחון הלחם הזה כדי לבררו על ידי מחינת שינים ויעשה הלחם דק מאוד, כי כאשר הקדושה תוך הקליפה ואנו

#### —Matok MiDvash—

### Overeating Adds Power to the Yetzer HaRa

All that a person eats during the weekdays, the majority goes to the "external forces", and there is no spirituality in it, except for the bare minimum amount of the food that is necessary to sustain the soul, that it does not separate from the body. Anything additional to this only adds power to the *yetzer hara*. Therefore, one should not overeat on weekdays, and should suffice only with what is necessary to sustain the soul. Of such a person it is said, "A *tzadik* eats to his soul's satiation..." (*Mishlei* 13:25)

(Siddur of Rabbi Shabbtai of Raszkow)

# Through fine chewing one is able to extract the *kedushah* out of food

Have the intention to chew the food for the purpose of

מוחנים בפה דק מאד ואז יצא [ויתברר] הקדושה דוגמת שמן היוצא מזיתים ע"י המחינה, אח"כ צריך לבלוע המאכל כי עדיין לא נגמר בירור המאכל לגמרי ע"י מחינה לבד, וצריך לבלוע כדי שתתבשל בכלי הבישול שהוא האיצמומכה ואז שם יושלם להתברר וילך רוחניותיו ויתפשמ באיברי הגוף והזוהמא תלך דרך הנקבים.

#### Matok MiDvash

purifying it. Chew the food thoroughly so that it becomes very fine, for when the holy sparks are trapped within the *kelipah*, it is through the extensive chewing [that the *kelipah* breaks down completely] and the *kedushah* is extracted. This is analogous to the way olive oil is extracted from the grinding of olives. After this, it is necessary to swallow the food, for the process of purification is not complete until the food digests in the stomach. Then, its spiritual essence will spread throughout the body while the waste will be excreted out of the orifices.

(Sefer Ta'amei HaMitzvos, Ekev)



# תיקוני סעודה מהאריז"ל

### הנשמה ניזונית מהרוחניות שבתוך המזון

איך אפשר שלחם החומרי זן חלק הנפש שבאדם שהוא רוחני, ואם אין אדם אוכל לחם ולא שום מזון כמה ימים ימות ברעב ותצא נשמתו ממנו ואם יאכל לחם יחיה, והאיך אפשר שהלחם יעמיד נשמה הרוחנית, [אלא הענין הוא] שיש חיות אל המזון שהוא חלק רוחני שבו להחיות חלק רוחני של חיות האדם וז"ש ויאכילך את המן הרוחני להודיעך כי לעולם אין מי שיזון את האדם אלא

—Matok MiDvash—

# Rectifications of the *Seudah* from the Arizal

# The Neshamah is Nourished by the Ruchniyus (Spirituality) Within the Food

How is it possible that physical bread can nourish the soul of a human—which is spiritual? If a person does not eat bread or other food for several days, he will die of starvation, and his neshamah will leave his body. If he eats bread, he will live. So, how is it possible that the bread sustains the spiritual neshamah? The answer is that there is a life force within the food which is spiritual, and is able to vivify the spiritual part of man. Of this it is written "...and He fed you manna..."80 meaning, spiritual nourishment, to teach חלק רוחני שבו, וזה שאמר כי לא על הלחם לבדו יחיה האדם כי על כל מוצא פי ה' יחיה האדם, היינו מה שיצא מפיו יתברך בבריאה להוציא מן הארץ כל דבר ודבר, אותו הדיבור נכנס באותו המזון והוא זן ומחיה את האדם, לכן צריך לברך על המזון כי על ידי הברכה מעורר החיות.

## זכרון חורבן בית המקדש בעת הסעודה

עוד צריך שתדע שצריך האדם להיות זוכר בתוך אכילתו חורבן הבית כנזכר (מסר) פרשת תרומה (דף קנז), ויהיה עצב בלבו ודואג כי בזמן בה"מ קיים (על ידי הקרבת הקרבנות) היתה השכינה

#### ——Matok MiDvash———

you that it is impossible for a person to be nourished without the spiritual part, hence [the verse continues to say:] "for man does not live on bread alone, but on all that emerges from the Mouth of Hashem does man live." In other words, what emerges from the Mouth of Hashem to create and bring forth from the earth all things. That "speech" of Hashem enters the food and nourishes and vivifies man. Therefore, it is necessary to recite *berachos* on food, for through the *berachab* the life force within the food awakens.

(Sefer Likkutei Torah, Ekev)

# Remembering the Destruction of the Beis HaMikdash During a Meal

It is important to know that when a person eats, he must remember the destruction of the *Beis HaMikdash*, as is mentioned in the Zohar (*parashas Terumah*, 157b). There should be sadness in his heart, and he should worry that אוכלת באופן אחר יותר מעולה ומשובח ממה שהוא עתה אחר החורבן, והיו נתקנים מאד העולמות בתיקון יותר משובח.

(שער התנות פר' עקנ)

### סילוק הסמ"א ע"י מים אחרונים

דע כי סמרא אחרא עומד על השלחן כגזכר בזוהר פרשת תרומה דף קנ"ד, ויכול אז לשלום עליו יותר משאר זמנים, ובפרט בהיות האדם יחידי ואין שם ג' אנשים כדי לברך ברכת זימון, כי ע"י ברכת זימון מסלק ס"א משם כנזכר פרשת בלק בעובדא דההוא ינוקא, וצריך ליזהר מאוד בכונות מים אחרונים כדי שלא יקמרג

#### =Matok MiDvash=

in the times of the *Beis HaMikdash*, the *Shechinah* would "consume" its portion in a different, more elevated and praiseworthy manner than what is possible now, after the destruction, and the worlds would receive a far greater rectification back then.

(Sha'ar HaMitzvos, Ekev)

פד

# Expelling the Sitra Achra through Mayim Acharonim

Know that the *Sitra Achra* waits by the meal table, as stated in the Zohar (on *Terumah*, 154), and is able to "rule over" a person at this time more than at other times, especially when a person eats alone and three people are not present to recite *zimun* [before *bircas hamazon*]. Through the recitation of *zimun*, the *Sitra Achra* is driven away from there, as explained [in the Zohar] on *parashat Balak*, in the story of the Yenuka [the "Child"]. And it is necessary to be very

עליו, אבל ע"י זו המתנה שנותן לו כנודע מסתלק הסטרא אחרא והולך לו, כי בתחלה היה אורח ואח"ב אם לא יכוין בברכת המזון היטב יעשה בעל הבית ויקטרג עליו ובפרט בהיותו יחידי בלי זימון כנזכר.

במים אחרונים צריך להשפיל אצבעותיו כלפי ממה, ובזה מגרש המברא אחרא. (פע"ח שער השנת פרק כד)

הפסקה בין מים אחרונים לברכת המזון גרמה לפגם וכאכ בגוף

אין להפסיק כלל בין מים אחרונים לברכת המזון, ופעם אחת הייתי

#### —Matok MiDvash—

careful with the *kavanos* [a reference to the Kabbalistic meditations] of *mayim acharonim* so that [the *Sitra Achra*] should not prosecute against a person. Through this "gift" that one gives to the *Sitra Achra*, the *Sitra Achra* leaves the person. At first, the *Sitra Achra* is like a "guest", and if a person does not have the right concentration in *bircas hamazon*, the *Sitra Achra* will take over and become the "host", and will prosecute against a person, especially when eating alone, without a *zimun*, as mentioned. (*Sha'ar HaMitzros, Eker*)

In mayim acharonim it is necessary to lower the fingers downwards, and through this the Sitra Achra is expelled.

(Pri Etz Chaim, Sha'ar HaShabbos, Ch. 24)

# Interrupting Between Mayim Acharonim and Bircas HaMazon Caused Bodily Pain

There should be no interruption at all between mayim acharonim

לפני מורי ז"ל, ובא לפני אדם אחד, ואמר לי כי זה שני ימים שאירע לו כאב חזק בכתפו, ונסתכל בו מורי ז"ל, ואמר כי בא לו כאב זה מפני שהפסיק בין מים אחרונים לברהמ"ז בקריאת פרק משניות, ועבר על מ"ש רז"ל (נמס׳ נרכות דף מג ע"ה) תכף לנמילה ברכה, דהיינו נטילת מים אחרונים ולכן תכ"ף נהפך לכת"ף והרגיש בו כאב, ולכן צריך ליזהר שלא להפסיק בין מים אחרונים לברכת המזון כלל אפילו בדברי תורה, ואם הוא רוצה לעסוק בדברי תורה כמ"ש רז"ל (נמס׳ אנות פ"ג מ"ג) יעסוק בתורה קודם שיטול מים (שער המלות פרשת עקב) אחרונים.

#### =Matok MiDvash=

and bircas hamazon. Once, I was before my teacher of blessed memory [the Arizal], and came before me another person who said that he has had an excruciating pain in his shoulder for two days. My teacher looked at him and said that the pain came because he was interrupting between mayim acharonim and bireas hamazon by reciting a chapter of Mishnayos. In doing so, he transgressed what Chazal taught (in Berachos 42a) that "immediately [tekef] after washing is the recitation of the berachah", which is referring to mayim acharonim. Thus, tekef (תכף) permuted to ketef (כתף), "shoulder", and he felt the pain there. Therefore, one must be careful not to interrupt between mayim acharonim and bircas hamazon at all, even with words of Torah! If one wants to engage in Torah, as Chazal taught (Avos 3:3), he should do so before washing mayim acharonim.

### ענין ברכת הזימון ואחיזת הכום

ענין ברכת המזון, הנה אם הוא יחידי לא יברך ברכות המזון על הכום, כנזכר בפרשת תרומה, ואם יש עמו ג' אנשים שאכלו כאחד ואין שם יין יברכו ברכת זימון ואעפ"י שאין יין, ואח"כ יברכו ברכת המזון, ואם הם ג' ויש יין אז תברך ברכת המזון על היין באופן זה, כי תחלה תאמר המזמור הפסוקים הנזכרים [לעיל שם] עד סוף הפסוק ואנחנו נברך יה וגומר, ואח"כ תמול הכום בימינך ותעמידנו על ה' אצבעותיך הימניים ממש על גביהם, ותתן עיניך בכום בכל ברכת המזון.

#### ——Matok MiDvash——

## The Idea of Zimun and Holding the Cup

Regarding bircas hamazon, if one is alone he should not recite it over a cup, as stated [in the Zohar] on parashas Terumah. If three people ate together, but no wine is available, they should still recite zimun even without the wine, and then recite bircas hamazon. If they are three and wine is available, then they should recite bircas hamazon over the wine in this manner: First, recite the verses of Tehillim, as recorded, until "...and we will bless God..." and then raise the cup onto the right hand, and place it literally on top of the five fingers of the right hand (i.e. to hold the cup with the tips of the five fingers, see Kaf HaChaim Hilchos Bircas HaMazon 183, note 20), and gaze upon the cup throughout bircas hamazon.

# הכונה בברכת הזימון וכום של ברכה

על ידי ברכת זימון מסלק סמרא אחרא משם כגזכר (מוּה״ק) פרשת בלק (דף קפו ע״נ) בעובדא דההוא ינוקא. (שער התלות פר׳ עקנ) כום של ברכה, תכוון להבריח סמרא אחרא, ותתן עיניך בו, ויגביהנו נגד החזה ומשגרו לאנשי ביתו במתנה, להניח ברכה אל ביתך.

### כיסוי הכובע בברכת המזון

צריך ליזהר שלא לומר ברכת המזון בלתי עמיפת ראש, דהיינו בכובע שהולך בו לבית הכנסת, כנזכר בזוהר רעיא מהימנא (פ' פנחס דף מה ע"צ) ועי"ש. (טעמי המזות פ' עקנ דף זט ט"ג)

#### Matok MiDvash=

#### The Kavanah of Zimun and Kos Shel Berachah

Through the recitation of *zimun* the *Sitra Achra* is driven away from there, as stated in the Zohar on *parashas Balak* (186b) in the narrative of the *Yenuka*. (Ta'amei haMitzvos, Ekev)

Regarding the kos shel berachah, meditate on causing the Sitra Achra to flee, gaze upon the cup, raise it in front of your chest, and give it to other members of the household as a gift, to bring blessings upon your house. (Ta'amei haMitzyos, Eker)

# Covering the Head During Bircas HaMazon

It is important to be careful not to recite *bircas hamazon* without a head-covering, in other words, the hat with which one goes to *shul*, <sup>81</sup> as explained in the Zohar (see Ra'aya Mehemna on Pinchas, 45b). (Ta'amei haMitzvos, Ekev, pg. 99)

<sup>81.</sup> And not just a kippah (yarmulka).

### נחיצות הכונה בברכת המזון

ואם אין שם כום יסגור עיניו ויברך ברכת המזון בכוונה, וישים ידו השמאלי על לבו כנגד החזה, ויד ימינו על שמאלי, ויברך ברכת המזון בכוונה גמורה. כי סמרא אחרא עומד שם לקמרג עליו אם לא יברך ברכת המזון בכוונה. (שער המזון פר' עקנ)

### ברכת המזון בשמחה יתירה

צריך שתדע כי אע"פ שבתוך הסעודה אם הוא בחול יתעצב אל לבו על החורבן. אמנם בברכת המזון אדרבא צריך להראות

#### —Matok MiDvash—

# The Necessity of Kavanah During Bircas HaMazon

If there is no cup [for kos shel berachah], one should close his eyes and recite bircas hamazon with kavanah, and place his left hand on his chest upon his heart, and his right hand upon his left hand, and recite bircas hamazon with complete concentration. The Sitra Achra is standing there and is ready to prosecute against him if he does not recite bircas hamazon with kavanah. (Sha'ar HaMitzvos, Ekev)

# Bircas HaMazon With Extra Joy

It is important to know that even though during a weekday meal one should be sad in his heart over the destruction, 82

**<sup>82.</sup>** As is taught in the Zohar (*parashas Terumah* 157b), mentioned above. The Matok MiDvash explained there that this should be accomplished by reciting a *perek* of *Tehillim* in which we remember the destruction of Yerushalayim and the *Beis HaMikdash*.

שמחה יתירה בלבו, וכמ"ש בזוהר (מדש רות דף פז ט"ג) על בועז ויאכל וישת וייטב אל לבו, דבריך על מזוניה בשמחה ובטוב לבב, וצריך לברך ברכת המזון בעין טובה, ובשמחה יתירה, להראות (לשכינה) כנדיבים בעין טובה, ולא כצרי עין, ואז גם היא (השכינה) נותנת לנו מזונותינו בשמחה ובעין הטוב. (שער המזומ פר׳ עקנ) נותנת לנו מזונותינו בשמחה ובעין הטוב.

המשכת תוספת קדושת שבת בברכת המזון שבחול הגה נתבאר אצלינו בשער התפלות בהקדמת דרושי יום השבת, כי תוספת קדושת השבת נמשך כל ו' ימי החול, ומשם נמשך מזון לששת הימים, כי מן השפע שנמשך בשבת ע"י ג' סעודות

#### =Matok MiDvash=

nonetheless one should be especially happy during birvas hamazon. It is written in the Zohar (Zohar Chadash on Rus, page 87) regarding Boaz, that he "ate and drank and was in a cheerful mood..." [Rus 3:7] Meaning, he recited birvas hamazon joyously and with a cheerful heart. Thus, it is necessary to recite birvas hamazon in a generous spirit, with extra joy, to show the Shechinah that we are generous benefactors, and not miserly, and then the Shechinah, too, will give us our sustenance joyously and generously.

(Sha'ar HaMitzvos, Ekev)

# Drawing the *kedushah* of *Shabbos* into the weekdays through *bircas hamazon*

It has been explained in our *Sha'ar HaTefillos* (at the start of *Derushei Yom HaShabbos*) that the *kedushah* of *Shabbos* lingers through all six weekdays that follow. It is through this that sustenance comes in the six weekdays. From the

ההם אנו צריכין להמשיך מהם בששת ימי החול, ולכן צריך לכוין בג' ימי השבוע הראשונים להשאיר מן התוספת הנזכר של שבת שעברה, ובג' ימים אחרונים יכוין להמשיך לצורך יום השבת הבא כנזכר שם, וזו היא עיקר הכוונה שיכוין האדם בברכת המזון. (שער המלות פר' עקנ)

#### =Matok MiDvash=

abundance that is drawn from *Shabbos* through the three meals, we continue to receive sustenance into the six weekdays. Therefore, it is necessary to intend on the first three weekdays to "save" some of the *kedushah* of the previous *Shabbos*, and then on the following threes days to intend to draw down [kedushah] in preparation for the upcoming *Shabbos*. This is the primary kavanah that a person should have when reciting bircas hamazon.

(Sha'ar HaMitzvos, Ekev)

